TOFEDU: The Future of Education Journal

Volume 5 Number 1 (2026) page: 115-123
E-ISSN 2961-7553 P-ISSN 2963-8135
https://journal.tofedu.or.id/index.php/journal/index

The Study of Living Sunnah: Theory and Application

Nehna Puteri Firdaus!, Hairul Hudaya?
nehnaputeri@gmail.com', hairulhudaya05@gmail.com?
"'Universitas Islam Negeri Antasari, Banjarmasin, Indonesia
2 Universitas Islam Negeri Antasari, Banjarmasin, Indonesia

ABSTRACT

Contemporary hadith studies demonstrate a shift from purely textual approaches toward contextual
understandings that view the Prophet Muhammad’s Sunnah as a living tradition within Muslim social
practices. One of the emerging approaches is the study of /iving sunnah or living hadith, which considers
the Sunnah not only as a normative text but also as religious traditions, behaviors, and practices
continuously observed by Muslim communities. This article aims to examine the theoretical concept of
living sunnah and to explain its applications in Muslim society, particularly in the Indonesian context.
This study employs a qualitative approach through library research with a descriptive-analytical design,
using primary and secondary literature related to /iving hadith studies. Data were collected through
documentation techniques and analyzed using content analysis with descriptive and interpretative
methods. The findings reveal that /iving sunnah is manifested in three main models: written traditions,
oral traditions, and practical traditions. These models are reflected in various religious practices such
as aqigah, tahlilan, qunut in the dawn prayer, dhikr, and the tradition of hadith recitation in Islamic
boarding schools. This study concludes that /iving sunnah demonstrates the dynamic and adaptive
nature of hadith, allowing the Prophet’s teachings to remain relevant within diverse socio-cultural
contexts without losing their essential Islamic values.

Keywords: Living Sunnah; Living Hadith; Religious Practices; Muslim Society.

PENDAHULUAN

Kajian hadis dalam studi Islam kontemporer mengalami perkembangan yang
signifikan, seiring dengan meningkatnya kesadaran bahwa hadis Nabi Muhammad Saw. tidak
hanya berfungsi sebagai sumber normatif ajaran Islam, tetapi juga sebagai pedoman hidup yang
terus berinteraksi dengan realitas sosial umat Islam. Perkembangan masyarakat yang dinamis
menuntut adanya pendekatan baru dalam memahami hadis, tidak semata-mata sebagai teks
statis, melainkan sebagai ajaran yang hidup serta dipraktikkan di berbagai konteks budaya dan
sosial. Oleh karena itu, studi hadis dewasa ini tidak lagi terbatas pada kritik sanad dan matan,
tetapi juga menaruh perhatian pada dimensi praksis dan resepsi hadis dalam kehidupan umat.

Salah satu pendekatan yang berkembang pada kajian hadis, yaitu studi /iving sunnah
atau /iving hadis. Konsep ini merujuk pada fenomena keberagamaan umat Islam yang berasal
dari hadis Nabi Muhammad Saw. dan diwujudkan dengan bentuk tradisi, praktik ibadah, serta
perilaku sosial yang hidup di tengah masyarakat. M. Alfatih Suryadilaga menekankan bahwa
living hadis adalah manifestasi sunnah Nabi yang hadir dalam tiga model utama, yakni tradisi
tulis, lisan, serta praktik (Suryadilaga, 2007). Pandangan tersebut dilengkapi oleh Saifuddin
Zuhri Qudsy dan Subkhani Kusuma Dewi yang memaknai /iving hadis sebagai hasil dari proses
resepsi dan transmisi hadis yang dipengaruhi oleh konteks sosial, budaya, dan historis
masyarakat Muslim (Qudsy & Dewi, 2018). Dengan demikian, /iving sunnah menunjukkan
bahwa hadis bersifat dinamis dan adaptif tanpa kehilangan substansi ajaran Islam itu sendiri.

115

P-ISSN 2963-8135

This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License.



https://journal.tofedu.or.id/index.php/journal/index
mailto:nehnaputeri@gmail.com
mailto:hairulhudaya05@gmail.com

TOFEDU: The Future of Education Journal Vol 5, No. 1, Tahun 2026

Dalam konteks Indonesia, kajian living sunnah menjadi sangat relevan mengingat
kuatnya interaksi antara ajaran Islam dan budaya lokal. Berbagai praktik keagamaan seperti
aqiqah, tahlilan, qunut subuh, zikir berjamaah, serta tradisi keagamaan lain yang berkembang
di masyarakat merupakan contoh konkret bagaimana sunnah Nabi dihayati dan diaplikasikan
secara kontekstual. Sejumlah penelitian sebelumnya menunjukkan bahwa praktik-praktik
tersebut tidak dapat dilepaskan dari pemahaman masyarakat terhadap hadis, sekaligus
mencerminkan upaya umat Islam dalam menjaga kesinambungan ajaran Nabi Muhammad
Saw. di tengah perubahan zaman. Oleh karena itu, kajian /iving sunnah memiliki signifikansi
penting tidak hanya bagi pengembangan ilmu hadis, tetapi juga bagi pemahaman Islam sebagai
agama yang membumi dan responsif terhadap realitas sosial.

Dalam perkembangan mutakhir studi hadis, pendekatan living hadis atau living sunnah
semakin memperoleh perhatian serius dari para peneliti. Salah satu studi terbaru yang relevan
adalah penelitian (Sumitra & Arifin, 2024). Penelitian ini menegaskan bahwa fenomena /iving
hadis di Indonesia tampil dalam berbagai bentuk, seperti tradisi tulis, lisan, dan praktik
keagamaan, yang berperan penting dalam membentuk kehidupan sosial keagamaan masyarakat
Muslim. Melalui pendekatan fenomenologi dan sosiologi pengetahuan, Sumitra dan Tajul
Arifin menunjukkan bahwa /iving hadis tidak hanya memperkaya praktik keagamaan, tetapi
juga memiliki potensi menimbulkan dinamika dan ketegangan sosial apabila tidak dipahami
secara komprehensif. Studi ini menekankan pentingnya pendekatan multidisipliner dalam
membaca praktik hadis yang hidup di tengah masyarakat Indonesia.

Studi mutakhir lainnya dilakukan oleh (Siregar, 2022). Penelitian ini menyoroti /iving
hadis sebagai kelanjutan dari praktik keberagamaan para sahabat dan tabi’in yang
menyesuaikan sunnah Nabi Muhammad Saw. dengan situasi dan kondisi sosial yang dihadapi.
Idris Siregar menekankan bahwa istilah /iving hadis bukanlah konsep baru secara substansial,
melainkan pembaruan terminologis atas tradisi praktik sunnah yang telah berlangsung
sepanjang sejarah Islam. Selain itu, penelitian ini memberikan kontribusi penting dalam
memetakan perkembangan metodologi studi /iving hadis, khususnya melalui pendekatan
fenomenologi dan ilmu sosial, sebagai sarana untuk memahami hadis dalam konteks sosial
budaya masyarakat.

Meskipun kedua penelitian tersebut memberikan kontribusi signifikan bagi
pengembangan studi /iving hadis, masih terdapat keterbatasan yang perlu ditindaklanjuti.
Penelitian Sumitra dan Tajul Arifin lebih menitikberatkan pada aspek empiris dan dampak
sosial /iving hadis di masyarakat Indonesia, sementara elaborasi konseptual mengenai model-
model /iving sunnah belum dibahas secara sistematis. D1 sisi lain, penelitian Idris Siregar lebih
berfokus pada aspek perkembangan historis dan metodologis /iving hadis, namun belum
banyak mengaitkannya dengan contoh-contoh aplikatif konkret dalam praktik keagamaan
masyarakat Muslim Indonesia masa kini. Kondisi ini menunjukkan adanya kesenjangan antara
kajian teoretis /iving sunnah dan pemaparan empiris mengenai bentuk-bentuk penerapannya.

Berdasarkan kesenjangan tersebut, penelitian ini diarahkan untuk menjawab
pertanyaan: bagaimana konsep /iving sunnah dipahami secara teoretis dalam kajian hadis
kontemporer, dan bagaimana penerapannya dalam praktik keagamaan masyarakat Muslim,
khususnya di Indonesia? Sejalan dengan itu, penelitian ini bertujuan untuk mengkaji konsep
living sunnah secara teoretis, mengidentifikasi model-model /iving sunnah, serta menjelaskan
penerapannya dalam kehidupan masyarakat. Kebaruan penelitian ini terletak pada upaya
mengintegrasikan analisis teoretis living sunnah dengan pemaparan aplikatifnya dalam
berbagai tradisi keagamaan yang hidup di masyarakat, sehingga memberikan gambaran yang
lebih utuh mengenai sunnah Nabi Muhammad Saw. sebagai ajaran yang dinamis, kontekstual,
dan terus hidup dalam realitas sosial umat Islam.

116

P-ISSN 2963-8135

This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License.




TOFEDU: The Future of Education Journal Vol 5, No. 1, Tahun 2026

METODE PENELITIAN

Penelitian ini menerapkan pendekatan kualitatif dengan metode library research atau
penelitian kepustakaan, serta menggunakan desain deskriptif analitis dalam mengkaji dan
menginterpretasikan data. Penelitian ini tidak melibatkan partisipan secara langsung,
melainkan memanfaatkan sumber data berupa literatur primer serta sekunder yang relevan
dengan kajian living sunnah atau living hadis, seperti buku dan artikel jurnal. Instrumen utama
dalam penelitian ini adalah peneliti sendiri, sementara pengumpulan data dilakukan melalui
teknik studi dokumentasi terhadap berbagai sumber yang relevan, yaitu menelusuri, membaca,
dan mengklasifikasikan data berdasarkan tema-tema utama penelitian. Data yang terkumpul
dianalisis dengan content analysis (analisis isi) secara deskriptif dan interpretatif untuk
menjelaskan konsep /living sunnah, model-modelnya, serta penerapannya dalam kehidupan
masyarakat.

HASIL DAN PEMBAHASAN
Pengertian Living Sunnah

Istilah /iving hadis dari sudut pandang kebahasaan dapat dimaknai sebagai hadis yang
hidup ataupun upaya menghidupkan hadis dalam realitas sosial. Pemaknaan tersebut berangkat
dari kata /iving dalam bahasa Inggris yang bersumber dari kata /ive, yang mengandung arti
hidup, aktif, atau sesuatu yang terus berlangsung. Padanan makna ini sejalan dengan istilah
Arab hayy dan ihya’. Atas dasar itu, konsep living hadis dalam bahasa Arab dapat diekspresikan
melalui istilah ihya’ al-hadis atau al-hadis al-hayy, yang keduanya menekankan dimensi
keberlangsungan dan aktualisasi hadis. (Sugiarto dkk., 2023)

Fenomena /iving hadis bisa dipahami sebagai gejala sosial yang tampak di kehidupan
masyarakat, terutama melalui pola-pola perilaku yang berakar pada hadis Nabi Muhammad
Saw. Pola perilaku itu merepresentasikan respons umat Islam terhadap keberadaan hadis pada
interaksi sehari-hari. Melalui respons ini, hadis bukan hanya diposisikan sebagai teks normatif,
namun juga sebagai sumber inspirasi dalam membentuk sikap dan tindakan sosial. (Sumitra &
Arifin, 2024)

Makna living hadis juga mencakup aktivitas penulisan, pembacaan, serta praktik
keagamaan yang dijalankan oleh komunitas masyarakat sebagai wujud pengamalan hadis Nabi
Muhammad Saw. dalam konteks kehidupan sosial. Aktivitas tersebut menunjukkan bahwa
hadis dipahami, diinterpretasikan, dan diimplementasikan secara kontekstual sesuai dengan
kebutuhan dan kondisi masyarakat yang melakukannya. (Abdullah, 2023)

Pemahaman sederhana tentang /iving hadis merujuk pada munculnya pola-pola
perilaku di tengah masyarakat yang berakar pada hadis Nabi Muhammad Saw. Pola itu adalah
wujud interaksi aktif umat Islam dengan hadis, sehingga kajian hadis tidak lagi terbatas pada
analisis teks semata. Perhatian kemudian bergeser pada aspek kontekstual, termasuk dimensi
sosial dan budaya, karena hadis telah menjadi objek yang hidup dan berfungsi dalam realitas
sosial. (Anwar, 2015)

Model-model Living Sunnah

Muhammad Alfatih Suryadilaga menyatakan bahwa living hadis dapat dipetakan ke
dalam tiga kategori utama, yaitu tradisi tulis, tradisi lisan, dan tradisi praktik.
1. Tradisi Tulis

Tradisi tulis memegang peranan strategis dalam perkembangan living hadis. Kegiatan
menulis tidak hanya dimaknai sebagai penyampaian pesan secara verbal yang ditempatkan di
ruang-ruang strategis, seperti bus, masjid, sekolah, pesantren, dan berbagai fasilitas umum
lainnya. Realitas di Indonesia memperlihatkan kekayaan tradisi tulis yang cukup kuat, ditandai
dengan maraknya ungkapan-ungkapan yang dinisbatkan kepada hadis Nabi Muhammad Saw.
dan tersebar luas di berbagai ruang publik. (Suryadilaga, 2007)

117

P-ISSN 2963-8135

This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License.




TOFEDU: The Future of Education Journal Vol 5, No. 1, Tahun 2026

Bentuk tradisi tulis umumnya berupa kalimat atau ungkapan yang dipajang di lokasi
strategis dengan keyakinan bahwa isi tulisan tersebut bersumber dari Nabi. Salah satu contoh
yang populer adalah peribahasa “kebersihan sebagian dari iman”, yang oleh masyarakat
diyakini sebagai hadis dan digunakan untuk mendorong kesadaran menjaga kebersihan
lingkungan.

Realitas di masyarakat menunjukkan bahwa bukan semua ungkapan yang terpampang
itu benar-benar memiliki sumber yang sahih dari hadis Nabi Muhammad Saw. Sebagian di
antaranya bukan termasuk hadis, namun tetap diyakini sebagai hadis karena tujuannya selaras
dengan nilai-nilai Islam. Ungkapan seperti “mencintai negara sebagian dari iman” dan
“kebersihan sebagian dari iman” lebih diarahkan untuk menumbuhkan rasa nyaman terhadap
lingkungan, menumbuhkan kepedulian sosial, serta membangkitkan semangat nasionalisme,
meskipun status hadisnya tidak selalu dapat dipertanggungjawabkan secara ilmiah.

2. Tradisi Lisan

Tradisi lisan sering kali hadir bersamaan dengan praktik keagamaan yang dilakukan
oleh masyarakat. Salah satu contohnya dapat ditemukan di sejumlah pesantren yang memiliki
kebiasaan melaksanakan salat Subuh pada hari Jumat dengan durasi lebih panjang
dibandingkan hari-hari lainnya. Praktik tersebut berkaitan dengan tradisi membaca surah Ha
Mim, as-Sajdah, dan al-Insan.

Pola lisan yang hidup di kalangan masyarakat, khususnya pada pelaksanaan zikir serta
doa setelah salat, menunjukkan ragam bentuk dan durasi. Sebagian umat melakukannya dengan
bacaan yang panjang, sementara sebagian lainnya memilih rangkaian yang lebih singkat atau
sedang. Praktik zikir dan doa telah menjadi bagian dari keseharian umat Islam yang dilakukan
secara konsisten, mengiringi pelaksanaan salat dan setidaknya dikerjakan lima kali dalam satu
hari semalam. Rangkaian bacaan tersebut merupakan amalan yang dianjurkan oleh Allah Swt.
melalui Al-Qur’an serta diajarkan oleh Rasulullah Saw. di berbagai hadis yang berkaitan
dengan salat lima waktu (maktubah). Praktik zikir dan doa tidak terbatas hanya pada salat
wajib, melainkan juga lazim dilakukan setelah salat sunah tertentu maupun dalam berbagai
situasi kehidupan lainnya.

Tradisi lisan lainnya juga tumbuh dan menguat di lingkungan pesantren, terutama
ketika memasuki bulan Ramadan. Pada bulan yang dimuliakan tersebut, para santri bersama
masyarakat yang ingin turut serta mengikuti kegiatan pembacaan kitab hadis Sahih al-Bukhari,
yang secara umum dikenal dengan istilah Bukharinan. Selama satu bulan penuh, hadis-hadis
yang terkandung pada Sahih al-Bukhari yang terdiri atas 4 jilid dibaca secara berurutan serta
diberi penjelasan menggunakan bahasa Jawa (Suryadilaga, 2007). Tradisi ini dimaknai sebagai
salah satu bentuk upaya mengisi bulan Ramadan dengan amal ibadah yang bernilai kebaikan.

Berbagai bentuk tradisi lisan tersebut memperlihatkan keterkaitan yang kuat dengan
aspek peribadatan maupun aktivitas lain yang bertujuan memperoleh pahala. Praktik
pembacaan Sahih al-Bukhari selama Ramadan menjadi contoh nyata bagaimana hadis bukan
hanya dipelajari sebagai teks, namun juga dihidupkan dalam bentuk amalan kolektif. Tradisi
semacam ini senantiasa hidup, terpelihara, dan terus berkembang seiring dengan dinamika
kehidupan masyarakat Muslim.

3. Tradisi Praktik

Tradisi praktik dalam kajian /iving hadis merupakan bentuk yang paling banyak
dijumpai di kalangan umat Islam. Kecenderungan ini berkaitan dengan metode dakwah Nabi
Muhammad Saw. yang tidak hanya menyampaikan ajaran secara lisan, tetapi juga melalui
keteladanan perbuatan. Salah satu topik yang sering dibahas pada konteks ini adalah praktik
khitan perempuan. Secara historis, praktik khitan sudah dikenal jauh sebelum kedatangan
Islam. Kajian etnologis membuktikan bahwa tradisi itu sudah dilakukan oleh komunitas
masyarakat penggembala di wilayah Afrika dan Asia Barat Daya, termasuk di kalangan suku

118

P-ISSN 2963-8135

This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License.




TOFEDU: The Future of Education Journal Vol 5, No. 1, Tahun 2026

Semit, seperti Arab dan Yahudi, serta suku Hamit. Pada masa itu, khitan tidak hanya
diberlakukan bagi laki-laki, tetapi juga diterapkan kepada perempuan, terutama di sejumlah
suku negro yang mendiami kawasan Afrika Selatan dan Timur.

Teks-teks ajaran agama Islam bukan dengan eksplisit memberikan penjelasan tegas
mengenai kewajiban khitan perempuan. Al-Qur’an, sebagaimana disebutkan pada QS. an-Nahl
(16) ayat 123-124, memerintahkan umat Nabi Muhammad Saw. untuk mengikuti ajaran Nabi
Ibrahim sebagai bapak para nabi, termasuk praktik khitan yang telah dikenal pada masanya.
Dalam kajian ushul figh, konsep ini dikenal dengan istilah syar‘u man qablana, yakni
ketentuan syariat yang berlaku bagi umat sebelum Nabi Muhammad Saw. dan serta tetap diakui
keberlakuannya selama tidak bertentangan dengan ajaran Islam.

Pemahaman tersebut secara implisit melahirkan pandangan bahwa khitan perempuan
dipandang sebagai suatu keharusan. Anggapan ini didasarkan pada posisi Nabi Ibrahim a.s.
sebagai bapaknya para nabi serta pandangan bahwa Islam berasal dari ajaran tauhid yang
dibawanya. Persepsi tersebut juga diperkuat oleh sejumlah riwayat hadis Nabi Muhammad
Saw. yang menginformasikan keberadaan praktik khitan perempuan di wilayah Madinah.

Persoalan lain yang dapat dijadikan contoh dalam tradisi praktik adalah ziarah kubur
untuk perempuan. Praktik ziarah kubur tetap hidup dan lestari di tengah masyarakat, khususnya
di kalangan masyarakat tradisional. Terkait perempuan yang melakukan ziarah kubur, sebagian
ulama mazhab Hanafi memberikan keringanan dan membolehkannya. Pandangan lain
menyatakan bahwa ziarah kubur bagi perempuan dapat dihukumi makruh, terutama apabila
dilakukan oleh perempuan yang kurang mampu menahan emosi. Laknat yang disebutkan
dalam beberapa riwayat, menurut penjelasan al-Qurtubi, diarahkan kepada perempuan yang
terlalu sering mendatangi makam hingga melalaikan kewajiban rumah tangga, tanggung jawab
keseharian, serta peran sosial lainnya. (Suryadilaga, 2007)

Penerapan Living Sunnah dalam Masyarakat

Beberapa bentuk implementasi /iving hadis dapat dijumpai secara nyata dalam praktik
keagamaan masyarakat. Contoh-contoh berikut memperlihatkan bagaimana hadis dipahami,
diterima, dan diwujudkan sesuai dengan konteks sosial serta budaya yang melingkupinya.

1. Aqiqah

Tradisi aqiqah berakar pada pemikiran masyarakat kepada hadis Nabi Muhammad Saw.
yang menyatakan: ) L )

I Ak ghasel 5 230 Ak ) 363 8 caiiny (i a A0
Terjemah:
“Seorang bayi tergadai dengan aqiqahnya, maka alirkan darah (sembelihan aqiqah) untuknya
dan singkirkan kotoran (cukurlah rambutnya) darinya.” (Al-Baihaqi, 1992)

Berdasarkan pemahaman terhadap hadis tersebut, praktik aqiqah di masyarakat
kemudian berkembang dalam beragam bentuk. Sebagian kalangan merayakannya dengan
membacakan Maulid Diba’ yang disertai penyembelihan kambing sebagaimana praktik yang
umum dilakukan. Sebagian lainnya melaksanakan aqiqah dengan menyembelih ayam.
Keragaman pelaksanaan ini muncul sebagai respons masyarakat terhadap hadis Nabi yang
disesuaikan dengan kondisi ekonomi masing-masing, bahkan dalam situasi tertentu juga
dipengaruhi oleh tingkat pemahaman keislaman yang dimiliki.

Masyarakat abangan, misalnya, menjalankan tradisi aqiqah dengan balutan budaya
Jawa yang sarat dengan unsur sinkretisme Hindu-Islam. Praktik semacam ini pada akhirnya
melahirkan struktur sosial-budaya baru sebagai hasil dialektika antara teks keagamaan dan
realitas sosial tempat individu hidup dan berinteraksi. Tradisi slametan yang telah lama
mengakar dalam budaya Jawa bertemu dengan ajaran Islam tentang aqiqah, lalu dipengaruhi
pula oleh kemampuan ekonomi masyarakat. Perpaduan tersebut menghasilkan bentuk perayaan
kelahiran anak melalui penyembelihan ayam yang selanjutnya dibagikan kepada para tetangga

119

P-ISSN 2963-8135

This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License.




TOFEDU: The Future of Education Journal Vol 5, No. 1, Tahun 2026

sebagai ekspresi rasa syukur. (Qudsy & Dewi, 2018)
2. Tahlil

Praktik keagamaan yang dikemas dalam bingkai budaya lokal banyak dijumpai di
kalangan komunitas santri Nahdliyin. Praktik-praktik semacam ini tidak dijumpai pada masa
Rasulullah Saw. maupun pada periode Khulafa’ ar-Rasyidin, salah satunya adalah tradisi tahlil.
Secara etimologis, istilah tahlil berasal dari bahasa Arab fahlil yang bermakna melafalkan
kalimat la ilaha illa Allah. Pada perkembangan makna sosial-keagamaannya, tahlilan dipahami
sebagai aktivitas individu atau kelompok untuk melantunkan rangkaian bacaan tertentu.

Rangkaian bacaan dalam tahlil umumnya meliputi beberapa unsur utama. Bacaan
tersebut mencakup pembacaan ayat-ayat al-Qur’an, seperti surah al-Fatihah, al-Ikhlas, al-
Falaq, an-Nas, bagian awal surah al-Bagarah, ayat kursi, serta dua atau tiga ayat terakhir dari
surah al-Baqarah. Selain itu, terdapat pula shalawat kepada Nabi Muhammad Saw., disertai
bacaan zikir atau tahlil berupa la ilaha illa Allah yang kerap ditambahkan dengan lafaz seperti
va Allahu ya Rahim atau ya Rahmanu ya Rahim. Rangkaian tersebut juga mencakup bacaan
tasbih dan tahmid, misalnya subhanallah wa bihamdihi subhanallahil ‘azim dan lafaz lain yang
sepadan, juga menjadi bagian dari rangkaian tersebut. Unsur berikutnya adalah istighfar, yaitu
permohonan ampun kepada Allah Swt. yang ditujukan bagi diri sendiri maupun kaum mukmin
lainnya, baik yang masih hidup maupun yang telah meninggal dunia, yang kemudian ditutup
dengan doa.

Seluruh bacaan yang terdapat dalam tradisi tahlil memiliki dasar yang kuat, baik
bersumber dari ayat-ayat al-Qur’an maupun dari Sunnah Nabi Muhammad Saw. yang
menganjurkan dan memerintahkannya. Unsur kebaruan dalam tradisi ini tidak terletak pada
substansi bacaan, melainkan pada cara pengemasan dan metode pelaksanaannya yang
disesuaikan dengan perkembangan masyarakat. Syariat Islam tidak menetapkan secara baku
aspek teknis dalam hal ini, berbeda dengan ibadah seperti salat dan haji yang tata caranya telah
ditentukan secara rinci dan detail. (Rismah dkk., 2025)

Pembacaan ayat-ayat al-Qur’an beserta bacaan lain dalam tradisi tahlil memiliki
landasan yang bersumber dari perintah dan anjuran nash-nash syariat. Secara ringkas, dasar
normatif tersebut dapat dijelaskan sebagai berikut.

a. Perintah atau anjuran membaca ayat al-Qur’an

Perintah dan anjuran untuk membaca ayat-ayat al-Qur’an diriwayatkan oleh Imam
Muslim melalui hadis yang disampaikan Abu Umamah ra., bahwa Nabi Muhammad Saw.
bersabda:

G a2 3 b 38 G580 2 o8 Ok s e B0 JEia 0 05 G 06 Ll GG i e
4_)\;.43!
“Dari Abi Umamah al- Bahili ra, dia berkata, Saya pernah mendengar Rasulullah Saw.
bersabda: Bacalah al-Qur’an, karena al-Qur’an itu akan datang pada hari kiamat sebagai
penolong bagi para pembacanya....”

Selain hadis yang telah disebutkan, terdapat pula banyak riwayat lain yang tercantum
dalam berbagai kitab hadis, antara lain Sahih al-Bukhari, Sunan at-Tirmizi, Sunan Abi Dawud,
serta kitab-kitab hadis lainnya. Keseluruhan riwayat tersebut menjelaskan keutamaan (fadilah)
membaca ayat-ayat al-Qur’an, baik secara umum maupun dikhususkan dalam surah atau ayat
tertentu. Penjelasan ini menunjukkan bahwa aktivitas membaca al-Qur’an mempunyai nilai
ibadah tinggi serta dianjurkan dalam berbagai kesempatan.

b. Bacaan shalawat untuk Nabi Muhammad Saw. merupakan salah satu amalan yang umum
dilantunkan dalam tradisi tahlilan. Praktik ini memiliki dasar yang kuat dari perintah Allah
Swt. sebagaimana termaktub dalam al-Qur’an syrah al-Ahzab: 56.

}AL.u} jlm\}.m‘;u.\ﬂ\l.@lﬁ @.\M‘;QUJLAJ‘L\SJA‘}«U\LJ‘

120

P-ISSN 2963-8135

This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License.




TOFEDU: The Future of Education Journal Vol 5, No. 1, Tahun 2026

Terjemah:

“Sesungguhnya Allah dan malaikat-malaikat-Nya bershalawat untuk Nabi. Hai orang-orang

yang beriman, bershalawatlah kamu untuk Nabi dan ucapkanlah salam penghormatan

kepadanya.”

Ayat tersebut diperkuat oleh berbagai hadis Nabi Saw. yang menganjurkan umat Islam
untuk memperbanyak bacaan shalawat dan salam kepada beliau, sekaligus menjanjikan pahala
bagi setiap orang yang mengamalkannya. (Rismah dkk., 2025)

c. Bacaan zikir atau tahlil juga termasuk ibadah masyru ‘ah, yakni amalan yang secara jelas
diperintahkan di al-Qur’an serta hadis Nabi Muhammad Saw. Anjuran untuk
memperbanyak zikir dapat ditemukan di surah Ali ‘Imran: 41.

STy ool g 1588 iy &AT5%1 585 W) S0 S8 G 65 W e 06331 3 geal s 08

Terjemah:

Berkata Zakariya: “Berilah aku suatu tanda (bahwa isteriku telah mengandung)”. Allah

berfirman: “Tandanya bagimu, kamu tidak dapat berkata-kata dengan manusia selama tiga

hari, kecuali dengan isyarat. Dan sebutlah (nama) Tuhanmu sebanyak-banyaknya serta
bertasbihlah di waktu petang dan pagi hari.”

Ayat ini menegaskan pentingnya zikir sebagai bentuk kedekatan hamba dengan Allah
Swt. yang dilakukan secara terus-menerus
d. Kalimat tasbih dan tahmid juga menjadi bagian penting dalam rangkaian bacaan tahlilan.

Landasan amalan ini bisa ditemui di al-Qur’an surah Taha: 130, yang mana Allah Swt.
berfirman: .

Gl phal 5 gind Jall (Ule Ga3™lans e Jidy uatll &)12 (8 Gl aay 2 sl e e pplald

(i Al gl

Terjemah:

“Maka sabarlah kamu atas apa yang mereka katakan, dan bertasbihlah dengan memuji

Tuhanmu, sebelum terbit matahari dan sebelum terbenamnya dan bertasbih pulalah pada

waktu-waktu di malam hari dan pada waktu-waktu di siang hari, supaya kamu merasa

senang.”

Ayat ini menunjukkan bahwa tasbih dan tahmid merupakan amalan yang dianjurkan
pada berbagai waktu sebagai sarana mendekatkan diri kepada Allah.

e. Istighfar juga menjadi bagian dari rangkaian bacaan dalam tahlilan, baik untuk kepentingan
pribadi maupun untuk mendoakan kaum mukmin lainnya, baik yang masih hidup maupun
yang sudah meninggal dunia. Al-Qur’an dan hadis Nabi Saw. banyak memuat ajakan untuk
memperbanyak istighfar. Salah satunya disebutkan dalam surat an-Nisa’: 110.

Lu;_)\‘)}s.c M\A&&‘MFMA&J‘ “gﬁ-‘-“d"-’u‘j

Terjemah:

“Dan barangsiapa yang mengerjakan kejahatan dan menganiaya dirinya, kemudian ia mohon

ampun kepada Allah, niscaya ia mendapati Allah Maha Pengampun lagi Maha Penyayang.”

Ayat tersebut menegaskan bahwa pintu ampunan dari Allah Swt. selalu terbuka untuk
siapa saja yang bersungguh-sungguh memohon ampun atas kesalahan yang telah diperbuat.

3. Membaca Qunut pada Salat Subuh

Tradisi membaca doa qunut saat salat Subuh dikenal luas oleh umat Islam Indonesia,
khususnya dalam lingkungan warga Nahdliyin. Praktik ini mencakup 3 bentuk doa qunut yang
lazim dilakukan. Doa qunut pertama dibaca pada rakaat kedua setiap pelaksanaan salat Subuh.
Qunut kedua dilaksanakan di rakaat terakhir salat witir pada pertengahan kedua bulan
Ramadan, yakni dari tanggal 16 hingga akhir bulan Ramadan. Qunut ketiga dikenal dengan
sebutan doa qunut nazilah, dibaca ketika terjadinya bencana yang menimpa umat Islam dan
musibah besar, baik secara lokal maupun global, termasuk bencana yang melanda kehidupan
bangsa serta negara. (Anwar, 2015)

121

P-ISSN 2963-8135

This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License.




TOFEDU: The Future of Education Journal Vol 5, No. 1, Tahun 2026

Perspektif para ulama dari 4 mazhab fikih (Syafi’i, Maliki, Hanafi dan Hanbali)
menunjukkan adanya perbedaan pendapat untuk menyikapi praktik doa qunut. Mazhab Syafi’i
berpendapat bahwa doa qunut dianjurkan dibaca di rakaat kedua salat Subuh sesudah rukuk.
Pendapat ini juga menyatakan anjuran membaca qunut di rakaat terakhir salat witir saat
pertengahan bulan Ramadan, serta menganjurkan pelaksanaan qunut nazilah setiap kali terjadi
musibah yang menimpa umat Islam di berbagai wilayah.

Menurut mazhab Maliki, doa qunut dianjurkan dibaca di rakaat kedua salat Subuh,
dengan pelaksanaan yang lebih utama dilakukan sebelum rukuk. Pandangan yang dianggap
kuat pada mazhab Maliki menegaskan bahwa pembacaan doa qunut di luar salat Subuh dinilai
makruh, sehingga tidak dianjurkan untuk diamalkan pada salat-salat lainnya.

Mazhab Hanafi dan Hanbali memiliki pandangan yang berbeda dengan dua mazhab
sebelumnya. Kedua mazhab ini bersepakat bahwa qunut hanya disyariatkan dalam salat witir
dan tidak dianjurkan untuk dibaca pada salat selain salat witir. Menurut pandangan mazhab
Hanafi, doa qunut witir dilaksanakan sebelum rukuk di rakaat terakhir. Sementara itu, menurut
mazhab Hanbali doa qunut witir dibaca sesudah rukuk di rakaat terakhir salat witir. Di luar
konteks salat witir, kedua mazhab tersebut tidak mengakui adanya bacaan qunut. (Anwar,
2015)

Landasan dan argumentasi yang digunakan oleh mazhab Syafi’i dalam menetapkan
anjuran qunut antara lain bersumber dari sabda Nabi Muhammad Saw. yang diriwayatkan oleh
al-Hakim dari Abu Hurairah ra., yang menyatakan bahwa:

s s 43 &y by Al AaS )1 L ) 830 (e g 5S U (g Amse ) w130 sl g e dll Lo il Jgua ) OIS
Goaall | Cn s e JSoal aglll : eleal)

“Bahwa Rasulullah Saw. itu apabila mengangkat kepala beliau dari ruku’ pada salat subuh
dalam rakaat kedua, beliau mengangkat kedua tangan beliau dan berdoa dengan doa ini: Ya
Allah, berilah saya petunjuk di antara orang-orang yang Engkau beri petunjuk ... dan
seterusnya. Al-Baihaqi menambahkan kalimat: <8 W Je 2l 3 ‘Maka untuk-Mu segala

R3]

puji atas apa yang telah Engkau tetapkan’.

KESIMPULAN

Penelitian ini menegaskan bahwa /iving sunnah merupakan pendekatan penting dalam
kajian hadis kontemporer karena mampu menjelaskan bagaimana sunnah Nabi Muhammad
Saw. tidak hanya dipahami sebagai teks normatif, tetapi juga hidup dan teraktualisasi dalam
praktik keagamaan masyarakat. Living sunnah tercermin dalam tiga model utama, yaitu tradisi
tulis, tradisi lisan, dan tradisi praktik, yang masing-masing menunjukkan proses resepsi dan
transmisi hadis secara dinamis. Praktik-praktik seperti aqiqah, tahlilan, qunut Subuh, zikir
berjamaah, dan pembacaan kitab hadis di pesantren menjadi bukti bahwa sunnah Nabi terus
beradaptasi dengan konteks sosial dan budaya tanpa kehilangan nilai dasar ajaran Islam.

Namun demikian, temuan penelitian ini tidak dimaksudkan untuk digeneralisasikan
secara menyeluruh terhadap seluruh praktik keagamaan umat Islam. Setiap fenomena /iving
sunnah perlu dipahami secara kontekstual dengan mempertimbangkan landasan normatif
hadis, dinamika sosial, serta latar budaya masyarakat yang melingkupinya. Penelitian ini juga
memiliki keterbatasan karena menggunakan metode penelitian kepustakaan, sehingga belum
melibatkan data empiris lapangan dan hanya menyoroti contoh-contoh praktik keagamaan
tertentu.

Oleh karena itu, penelitian selanjutnya disarankan untuk mengembangkan kajian /iving
sunnah melalui penelitian lapangan dengan pendekatan empiris, seperti etnografi atau sosiologi
agama, agar memperoleh gambaran yang lebih komprehensif. Selain itu, penelitian lanjutan
perlu mengintegrasikan analisis normatif hadis dengan pendekatan kritis untuk memperjelas
batas antara sunnah Nabi dan konstruksi budaya lokal. Upaya ini diharapkan dapat

122

P-ISSN 2963-8135

This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License.




TOFEDU: The Future of Education Journal Vol 5, No. 1, Tahun 2026

memperkaya studi /iving sunnah sekaligus memperkuat pemahaman umat Islam terhadap
sunnah Nabi Muhammad Saw. sebagai ajaran yang hidup, kontekstual, dan relevan sepanjang
zaman.

DAFTAR PUSTAKA
Abdullah, A. R. (2023). Pengantar Memahami Living Qur’an dan Hadis. PT. Literasi
Nusantara Abadi Grup.

Al-Baihaqi. (1992). As-Sunan ash-Shagir li al-Baihaqi, Juz 2, hadis no. 847. al-Kutub al-
[Imiyyah.

Anwar, M. K. (2015). Living Hadis. Jurnal IAIN Gorontalo, 12(1), 72—86.

Qudsy, S. Z., & Dewi, S. K. (2018). Living Hadis: Praktik, Resepsi, dan Transmisi. Q-Media
& Ilmu Hadis Press.

Rismah, Amin, M., & Yahya, M. (2025). Metodologi Living Hadis, Pengertian, Tujuan dan
Implementasinya. Media Hukum Indonesia (MHI) Published by Yayasan Daarul Huda
Krueng Mane, 2(5), 68-77. https://doi.org/10.528 1/ZENODO.14679595

Siregar, 1. (2022). Studi Living Hadis: Dilihat dari Perkembangan dan Metodologi. Shahih:
Jurnal llmu Kewahyuan, 5(1), 159—172. https://doi.org/10.51900/shh.v5i1.15154

Sugiarto, F., Janhari, M. N., & Ahlan. (2023). Metodologi Penelitian Living Qur’an dan Hadls.
UIN Mataram Press.

Sumitra, & Arifin, T. (2024). Menelusuri Jejak Nabi: Kajian Living Hadis dalam Mozaik
Kehidupan Muslim Indonesia. Cakrawala: Journal of Religious Studies and Global
Society, 1(2), 111-120. https://doi.org/10.63142/cakrawala.v1i2.47

Suryadilaga, M. A. (2007). Model-model Living Hadis. Dalam Metodologi Penelitian Living
Qur’an dan Hadis (hlm. 116). TH Press.

123

P-ISSN 2963-8135

This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License.




