
115  
 

 

This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License. 

 

E-ISSN 2961-7553  
P-ISSN 2963-8135 

  TOFEDU: The Future of Education Journal 

Volume 5 Number 1 (2026) Page: 115-123 
E-ISSN 2961-7553 P-ISSN 2963-8135  

https://journal.tofedu.or.id/index.php/journal/index 

 

The Study of Living Sunnah: Theory and Application 
 

Nehna Puteri Firdaus1, Hairul Hudaya2 
nehnaputeri@gmail.com1, hairulhudaya05@gmail.com2 

1 Universitas Islam Negeri Antasari, Banjarmasin, Indonesia 
2 Universitas Islam Negeri Antasari, Banjarmasin, Indonesia 

 
ABSTRACT 

Contemporary hadith studies demonstrate a shift from purely textual approaches toward contextual 

understandings that view the Prophet Muhammad’s Sunnah as a living tradition within Muslim social 

practices. One of the emerging approaches is the study of living sunnah or living hadith, which considers 

the Sunnah not only as a normative text but also as religious traditions, behaviors, and practices 

continuously observed by Muslim communities. This article aims to examine the theoretical concept of 

living sunnah and to explain its applications in Muslim society, particularly in the Indonesian context. 

This study employs a qualitative approach through library research with a descriptive-analytical design, 

using primary and secondary literature related to living hadith studies. Data were collected through 

documentation techniques and analyzed using content analysis with descriptive and interpretative 

methods. The findings reveal that living sunnah is manifested in three main models: written traditions, 

oral traditions, and practical traditions. These models are reflected in various religious practices such 

as aqiqah, tahlilan, qunut in the dawn prayer, dhikr, and the tradition of hadith recitation in Islamic 

boarding schools. This study concludes that living sunnah demonstrates the dynamic and adaptive 

nature of hadith, allowing the Prophet’s teachings to remain relevant within diverse socio-cultural 

contexts without losing their essential Islamic values. 

 

Keywords: Living Sunnah; Living Hadith; Religious Practices; Muslim Society. 

 

PENDAHULUAN 

Kajian hadis dalam studi Islam kontemporer mengalami perkembangan yang 

signifikan, seiring dengan meningkatnya kesadaran bahwa hadis Nabi Muhammad Saw. tidak 

hanya berfungsi sebagai sumber normatif ajaran Islam, tetapi juga sebagai pedoman hidup yang 

terus berinteraksi dengan realitas sosial umat Islam. Perkembangan masyarakat yang dinamis 

menuntut adanya pendekatan baru dalam memahami hadis, tidak semata-mata sebagai teks 

statis, melainkan sebagai ajaran yang hidup serta dipraktikkan di berbagai konteks budaya dan 

sosial. Oleh karena itu, studi hadis dewasa ini tidak lagi terbatas pada kritik sanad dan matan, 

tetapi juga menaruh perhatian pada dimensi praksis dan resepsi hadis dalam kehidupan umat. 

Salah satu pendekatan yang berkembang pada kajian hadis, yaitu studi living sunnah 

atau living hadis. Konsep ini merujuk pada fenomena keberagamaan umat Islam yang berasal 

dari hadis Nabi Muhammad Saw. dan diwujudkan dengan bentuk tradisi, praktik ibadah, serta 

perilaku sosial yang hidup di tengah masyarakat. M. Alfatih Suryadilaga menekankan bahwa 

living hadis adalah manifestasi sunnah Nabi yang hadir dalam tiga model utama, yakni tradisi 

tulis, lisan, serta praktik (Suryadilaga, 2007). Pandangan tersebut dilengkapi oleh Saifuddin 

Zuhri Qudsy dan Subkhani Kusuma Dewi yang memaknai living hadis sebagai hasil dari proses 

resepsi dan transmisi hadis yang dipengaruhi oleh konteks sosial, budaya, dan historis 

masyarakat Muslim (Qudsy & Dewi, 2018). Dengan demikian, living sunnah menunjukkan 

bahwa hadis bersifat dinamis dan adaptif tanpa kehilangan substansi ajaran Islam itu sendiri. 

https://journal.tofedu.or.id/index.php/journal/index
mailto:nehnaputeri@gmail.com
mailto:hairulhudaya05@gmail.com


TOFEDU: The Future of Education Journal   Vol 5, No. 1, Tahun 2026 

 

 

116  
 

 

This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License. 

 

E-ISSN 2961-7553  
P-ISSN 2963-8135 

Dalam konteks Indonesia, kajian living sunnah menjadi sangat relevan mengingat 

kuatnya interaksi antara ajaran Islam dan budaya lokal. Berbagai praktik keagamaan seperti 

aqiqah, tahlilan, qunut subuh, zikir berjamaah, serta tradisi keagamaan lain yang berkembang 

di masyarakat merupakan contoh konkret bagaimana sunnah Nabi dihayati dan diaplikasikan 

secara kontekstual. Sejumlah penelitian sebelumnya menunjukkan bahwa praktik-praktik 

tersebut tidak dapat dilepaskan dari pemahaman masyarakat terhadap hadis, sekaligus 

mencerminkan upaya umat Islam dalam menjaga kesinambungan ajaran Nabi Muhammad 

Saw. di tengah perubahan zaman. Oleh karena itu, kajian living sunnah memiliki signifikansi 

penting tidak hanya bagi pengembangan ilmu hadis, tetapi juga bagi pemahaman Islam sebagai 

agama yang membumi dan responsif terhadap realitas sosial. 

Dalam perkembangan mutakhir studi hadis, pendekatan living hadis atau living sunnah 

semakin memperoleh perhatian serius dari para peneliti. Salah satu studi terbaru yang relevan 

adalah penelitian (Sumitra & Arifin, 2024). Penelitian ini menegaskan bahwa fenomena living 

hadis di Indonesia tampil dalam berbagai bentuk, seperti tradisi tulis, lisan, dan praktik 

keagamaan, yang berperan penting dalam membentuk kehidupan sosial keagamaan masyarakat 

Muslim. Melalui pendekatan fenomenologi dan sosiologi pengetahuan, Sumitra dan Tajul 

Arifin menunjukkan bahwa living hadis tidak hanya memperkaya praktik keagamaan, tetapi 

juga memiliki potensi menimbulkan dinamika dan ketegangan sosial apabila tidak dipahami 

secara komprehensif. Studi ini menekankan pentingnya pendekatan multidisipliner dalam 

membaca praktik hadis yang hidup di tengah masyarakat Indonesia. 

Studi mutakhir lainnya dilakukan oleh (Siregar, 2022). Penelitian ini menyoroti living 

hadis sebagai kelanjutan dari praktik keberagamaan para sahabat dan tabi’in yang 

menyesuaikan sunnah Nabi Muhammad Saw. dengan situasi dan kondisi sosial yang dihadapi. 

Idris Siregar menekankan bahwa istilah living hadis bukanlah konsep baru secara substansial, 

melainkan pembaruan terminologis atas tradisi praktik sunnah yang telah berlangsung 

sepanjang sejarah Islam. Selain itu, penelitian ini memberikan kontribusi penting dalam 

memetakan perkembangan metodologi studi living hadis, khususnya melalui pendekatan 

fenomenologi dan ilmu sosial, sebagai sarana untuk memahami hadis dalam konteks sosial 

budaya masyarakat. 

Meskipun kedua penelitian tersebut memberikan kontribusi signifikan bagi 

pengembangan studi living hadis, masih terdapat keterbatasan yang perlu ditindaklanjuti. 

Penelitian Sumitra dan Tajul Arifin lebih menitikberatkan pada aspek empiris dan dampak 

sosial living hadis di masyarakat Indonesia, sementara elaborasi konseptual mengenai model-

model living sunnah belum dibahas secara sistematis. Di sisi lain, penelitian Idris Siregar lebih 

berfokus pada aspek perkembangan historis dan metodologis living hadis, namun belum 

banyak mengaitkannya dengan contoh-contoh aplikatif konkret dalam praktik keagamaan 

masyarakat Muslim Indonesia masa kini. Kondisi ini menunjukkan adanya kesenjangan antara 

kajian teoretis living sunnah dan pemaparan empiris mengenai bentuk-bentuk penerapannya. 

Berdasarkan kesenjangan tersebut, penelitian ini diarahkan untuk menjawab 

pertanyaan: bagaimana konsep living sunnah dipahami secara teoretis dalam kajian hadis 

kontemporer, dan bagaimana penerapannya dalam praktik keagamaan masyarakat Muslim, 

khususnya di Indonesia? Sejalan dengan itu, penelitian ini bertujuan untuk mengkaji konsep 

living sunnah secara teoretis, mengidentifikasi model-model living sunnah, serta menjelaskan 

penerapannya dalam kehidupan masyarakat. Kebaruan penelitian ini terletak pada upaya 

mengintegrasikan analisis teoretis living sunnah dengan pemaparan aplikatifnya dalam 

berbagai tradisi keagamaan yang hidup di masyarakat, sehingga memberikan gambaran yang 

lebih utuh mengenai sunnah Nabi Muhammad Saw. sebagai ajaran yang dinamis, kontekstual, 

dan terus hidup dalam realitas sosial umat Islam. 

 



TOFEDU: The Future of Education Journal   Vol 5, No. 1, Tahun 2026 

 

 

117  
 

 

This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License. 

 

E-ISSN 2961-7553  
P-ISSN 2963-8135 

METODE PENELITIAN 

Penelitian ini menerapkan pendekatan kualitatif dengan metode library research atau 

penelitian kepustakaan, serta menggunakan desain deskriptif analitis dalam mengkaji dan 

menginterpretasikan data. Penelitian ini tidak melibatkan partisipan secara langsung, 

melainkan memanfaatkan sumber data berupa literatur primer serta sekunder yang relevan 

dengan kajian living sunnah atau living hadis, seperti buku dan artikel jurnal. Instrumen utama 

dalam penelitian ini adalah peneliti sendiri, sementara pengumpulan data dilakukan melalui 

teknik studi dokumentasi terhadap berbagai sumber yang relevan, yaitu menelusuri, membaca, 

dan mengklasifikasikan data berdasarkan tema-tema utama penelitian. Data yang terkumpul 

dianalisis dengan content analysis (analisis isi) secara deskriptif dan interpretatif untuk 

menjelaskan konsep living sunnah, model-modelnya, serta penerapannya dalam kehidupan 

masyarakat. 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

Pengertian Living Sunnah 

Istilah living hadis dari sudut pandang kebahasaan dapat dimaknai sebagai hadis yang 

hidup ataupun upaya menghidupkan hadis dalam realitas sosial. Pemaknaan tersebut berangkat 

dari kata living dalam bahasa Inggris yang bersumber dari kata live, yang mengandung arti 

hidup, aktif, atau sesuatu yang terus berlangsung. Padanan makna ini sejalan dengan istilah 

Arab hayy dan ihya’. Atas dasar itu, konsep living hadis dalam bahasa Arab dapat diekspresikan 

melalui istilah ihya’ al-hadis atau al-hadis al-hayy, yang keduanya menekankan dimensi 

keberlangsungan dan aktualisasi hadis. (Sugiarto dkk., 2023) 

Fenomena living hadis bisa dipahami sebagai gejala sosial yang tampak di kehidupan 

masyarakat, terutama melalui pola-pola perilaku yang berakar pada hadis Nabi Muhammad 

Saw. Pola perilaku itu merepresentasikan respons umat Islam terhadap keberadaan hadis pada 

interaksi sehari-hari. Melalui respons ini, hadis bukan hanya diposisikan sebagai teks normatif, 

namun juga sebagai sumber inspirasi dalam membentuk sikap dan tindakan sosial. (Sumitra & 

Arifin, 2024) 

Makna living hadis juga mencakup aktivitas penulisan, pembacaan, serta praktik 

keagamaan yang dijalankan oleh komunitas masyarakat sebagai wujud pengamalan hadis Nabi 

Muhammad Saw. dalam konteks kehidupan sosial. Aktivitas tersebut menunjukkan bahwa 

hadis dipahami, diinterpretasikan, dan diimplementasikan secara kontekstual sesuai dengan 

kebutuhan dan kondisi masyarakat yang melakukannya. (Abdullah, 2023) 

Pemahaman sederhana tentang living hadis merujuk pada munculnya pola-pola 

perilaku di tengah masyarakat yang berakar pada hadis Nabi Muhammad Saw. Pola itu adalah 

wujud interaksi aktif umat Islam dengan hadis, sehingga kajian hadis tidak lagi terbatas pada 

analisis teks semata. Perhatian kemudian bergeser pada aspek kontekstual, termasuk dimensi 

sosial dan budaya, karena hadis telah menjadi objek yang hidup dan berfungsi dalam realitas 

sosial. (Anwar, 2015) 

Model-model Living Sunnah 

Muhammad Alfatih Suryadilaga menyatakan bahwa living hadis dapat dipetakan ke 

dalam tiga kategori utama, yaitu tradisi tulis, tradisi lisan, dan tradisi praktik. 

1. Tradisi Tulis 
Tradisi tulis memegang peranan strategis dalam perkembangan living hadis. Kegiatan 

menulis tidak hanya dimaknai sebagai penyampaian pesan secara verbal yang ditempatkan di 

ruang-ruang strategis, seperti bus, masjid, sekolah, pesantren, dan berbagai fasilitas umum 

lainnya. Realitas di Indonesia memperlihatkan kekayaan tradisi tulis yang cukup kuat, ditandai 

dengan maraknya ungkapan-ungkapan yang dinisbatkan kepada hadis Nabi Muhammad Saw. 

dan tersebar luas di berbagai ruang publik. (Suryadilaga, 2007) 



TOFEDU: The Future of Education Journal   Vol 5, No. 1, Tahun 2026 

 

 

118  
 

 

This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License. 

 

E-ISSN 2961-7553  
P-ISSN 2963-8135 

Bentuk tradisi tulis umumnya berupa kalimat atau ungkapan yang dipajang di lokasi 

strategis dengan keyakinan bahwa isi tulisan tersebut bersumber dari Nabi. Salah satu contoh 

yang populer adalah peribahasa “kebersihan sebagian dari iman”, yang oleh masyarakat 

diyakini sebagai hadis dan digunakan untuk mendorong kesadaran menjaga kebersihan 

lingkungan. 

Realitas di masyarakat menunjukkan bahwa bukan semua ungkapan yang terpampang 

itu benar-benar memiliki sumber yang sahih dari hadis Nabi Muhammad Saw. Sebagian di 

antaranya bukan termasuk hadis, namun tetap diyakini sebagai hadis karena tujuannya selaras 

dengan nilai-nilai Islam. Ungkapan seperti “mencintai negara sebagian dari iman” dan 

“kebersihan sebagian dari iman” lebih diarahkan untuk menumbuhkan rasa nyaman terhadap 

lingkungan, menumbuhkan kepedulian sosial, serta membangkitkan semangat nasionalisme, 

meskipun status hadisnya tidak selalu dapat dipertanggungjawabkan secara ilmiah. 

2. Tradisi Lisan 

Tradisi lisan sering kali hadir bersamaan dengan praktik keagamaan yang dilakukan 

oleh masyarakat. Salah satu contohnya dapat ditemukan di sejumlah pesantren yang memiliki 

kebiasaan melaksanakan salat Subuh pada hari Jumat dengan durasi lebih panjang 

dibandingkan hari-hari lainnya. Praktik tersebut berkaitan dengan tradisi membaca surah Ha 

Mim, as-Sajdah, dan al-Insan. 

Pola lisan yang hidup di kalangan masyarakat, khususnya pada pelaksanaan zikir serta 

doa setelah salat, menunjukkan ragam bentuk dan durasi. Sebagian umat melakukannya dengan 

bacaan yang panjang, sementara sebagian lainnya memilih rangkaian yang lebih singkat atau 

sedang. Praktik zikir dan doa telah menjadi bagian dari keseharian umat Islam yang dilakukan 

secara konsisten, mengiringi pelaksanaan salat dan setidaknya dikerjakan lima kali dalam satu 

hari semalam. Rangkaian bacaan tersebut merupakan amalan yang dianjurkan oleh Allah Swt. 

melalui Al-Qur’an serta diajarkan oleh Rasulullah Saw. di berbagai hadis yang berkaitan 

dengan salat lima waktu (maktubah). Praktik zikir dan doa tidak terbatas hanya pada salat 

wajib, melainkan juga lazim dilakukan setelah salat sunah tertentu maupun dalam berbagai 

situasi kehidupan lainnya. 

Tradisi lisan lainnya juga tumbuh dan menguat di lingkungan pesantren, terutama 

ketika memasuki bulan Ramadan. Pada bulan yang dimuliakan tersebut, para santri bersama 

masyarakat yang ingin turut serta mengikuti kegiatan pembacaan kitab hadis Sahih al-Bukhari, 

yang secara umum dikenal dengan istilah Bukharinan. Selama satu bulan penuh, hadis-hadis 

yang terkandung pada Sahih al-Bukhari yang terdiri atas 4 jilid dibaca secara berurutan serta 

diberi penjelasan menggunakan bahasa Jawa (Suryadilaga, 2007). Tradisi ini dimaknai sebagai 

salah satu bentuk upaya mengisi bulan Ramadan dengan amal ibadah yang bernilai kebaikan. 

Berbagai bentuk tradisi lisan tersebut memperlihatkan keterkaitan yang kuat dengan 

aspek peribadatan maupun aktivitas lain yang bertujuan memperoleh pahala. Praktik 

pembacaan Sahih al-Bukhari selama Ramadan menjadi contoh nyata bagaimana hadis bukan 

hanya dipelajari sebagai teks, namun juga dihidupkan dalam bentuk amalan kolektif. Tradisi 

semacam ini senantiasa hidup, terpelihara, dan terus berkembang seiring dengan dinamika 

kehidupan masyarakat Muslim. 

3. Tradisi Praktik 

Tradisi praktik dalam kajian living hadis merupakan bentuk yang paling banyak 

dijumpai di kalangan umat Islam. Kecenderungan ini berkaitan dengan metode dakwah Nabi 

Muhammad Saw. yang tidak hanya menyampaikan ajaran secara lisan, tetapi juga melalui 

keteladanan perbuatan. Salah satu topik yang sering dibahas pada konteks ini adalah praktik 

khitan perempuan. Secara historis, praktik khitan sudah dikenal jauh sebelum kedatangan 

Islam. Kajian etnologis membuktikan bahwa tradisi itu sudah dilakukan oleh komunitas 

masyarakat penggembala di wilayah Afrika dan Asia Barat Daya, termasuk di kalangan suku 



TOFEDU: The Future of Education Journal   Vol 5, No. 1, Tahun 2026 

 

 

119  
 

 

This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License. 

 

E-ISSN 2961-7553  
P-ISSN 2963-8135 

Semit, seperti Arab dan Yahudi, serta suku Hamit. Pada masa itu, khitan tidak hanya 

diberlakukan bagi laki-laki, tetapi juga diterapkan kepada perempuan, terutama di sejumlah 

suku negro yang mendiami kawasan Afrika Selatan dan Timur. 

Teks-teks ajaran agama Islam bukan dengan eksplisit memberikan penjelasan tegas 

mengenai kewajiban khitan perempuan. Al-Qur’an, sebagaimana disebutkan pada QS. an-Naḥl 

(16) ayat 123-124, memerintahkan umat Nabi Muhammad Saw. untuk mengikuti ajaran Nabi 

Ibrahim sebagai bapak para nabi, termasuk praktik khitan yang telah dikenal pada masanya. 

Dalam kajian ushul fiqh, konsep ini dikenal dengan istilah syar‘u man qablana, yakni 

ketentuan syariat yang berlaku bagi umat sebelum Nabi Muhammad Saw. dan serta tetap diakui 

keberlakuannya selama tidak bertentangan dengan ajaran Islam. 

Pemahaman tersebut secara implisit melahirkan pandangan bahwa khitan perempuan 

dipandang sebagai suatu keharusan. Anggapan ini didasarkan pada posisi Nabi Ibrahim a.s. 

sebagai bapaknya para nabi serta pandangan bahwa Islam berasal dari ajaran tauhid yang 

dibawanya. Persepsi tersebut juga diperkuat oleh sejumlah riwayat hadis Nabi Muhammad 

Saw. yang menginformasikan keberadaan praktik khitan perempuan di wilayah Madinah. 

Persoalan lain yang dapat dijadikan contoh dalam tradisi praktik adalah ziarah kubur 

untuk perempuan. Praktik ziarah kubur tetap hidup dan lestari di tengah masyarakat, khususnya 

di kalangan masyarakat tradisional. Terkait perempuan yang melakukan ziarah kubur, sebagian 

ulama mazhab Hanafi memberikan keringanan dan membolehkannya. Pandangan lain 

menyatakan bahwa ziarah kubur bagi perempuan dapat dihukumi makruh, terutama apabila 

dilakukan oleh perempuan yang kurang mampu menahan emosi. Laknat yang disebutkan 

dalam beberapa riwayat, menurut penjelasan al-Qurtubi, diarahkan kepada perempuan yang 

terlalu sering mendatangi makam hingga melalaikan kewajiban rumah tangga, tanggung jawab 

keseharian, serta peran sosial lainnya. (Suryadilaga, 2007) 

Penerapan Living Sunnah dalam Masyarakat 

Beberapa bentuk implementasi living hadis dapat dijumpai secara nyata dalam praktik 

keagamaan masyarakat. Contoh-contoh berikut memperlihatkan bagaimana hadis dipahami, 

diterima, dan diwujudkan sesuai dengan konteks sosial serta budaya yang melingkupinya. 

1. Aqiqah 

Tradisi aqiqah berakar pada pemikiran masyarakat kepada hadis Nabi Muhammad Saw. 

yang menyatakan: 

الأذَىَ  وَأمَِيطُواعَنْهُ  الدَّمَ  عَنْهُ  فَأرَِيْقوُْا بعِقَِيْقَتِهِ، مُرْنهََن   الَْغلُاَمُ   

Terjemah: 

“Seorang bayi tergadai dengan aqiqahnya, maka alirkan darah (sembelihan aqiqah) untuknya 

dan singkirkan kotoran (cukurlah rambutnya) darinya.” (Al-Baihaqi, 1992) 

Berdasarkan pemahaman terhadap hadis tersebut, praktik aqiqah di masyarakat 

kemudian berkembang dalam beragam bentuk. Sebagian kalangan merayakannya dengan 

membacakan Maulid Diba’ yang disertai penyembelihan kambing sebagaimana praktik yang 

umum dilakukan. Sebagian lainnya melaksanakan aqiqah dengan menyembelih ayam. 

Keragaman pelaksanaan ini muncul sebagai respons masyarakat terhadap hadis Nabi yang 

disesuaikan dengan kondisi ekonomi masing-masing, bahkan dalam situasi tertentu juga 

dipengaruhi oleh tingkat pemahaman keislaman yang dimiliki. 

Masyarakat abangan, misalnya, menjalankan tradisi aqiqah dengan balutan budaya 

Jawa yang sarat dengan unsur sinkretisme Hindu-Islam. Praktik semacam ini pada akhirnya 

melahirkan struktur sosial-budaya baru sebagai hasil dialektika antara teks keagamaan dan 

realitas sosial tempat individu hidup dan berinteraksi. Tradisi slametan yang telah lama 

mengakar dalam budaya Jawa bertemu dengan ajaran Islam tentang aqiqah, lalu dipengaruhi 

pula oleh kemampuan ekonomi masyarakat. Perpaduan tersebut menghasilkan bentuk perayaan 

kelahiran anak melalui penyembelihan ayam yang selanjutnya dibagikan kepada para tetangga 



TOFEDU: The Future of Education Journal   Vol 5, No. 1, Tahun 2026 

 

 

120  
 

 

This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License. 

 

E-ISSN 2961-7553  
P-ISSN 2963-8135 

sebagai ekspresi rasa syukur. (Qudsy & Dewi, 2018) 

2. Tahlil 
Praktik keagamaan yang dikemas dalam bingkai budaya lokal banyak dijumpai di 

kalangan komunitas santri Nahdliyin. Praktik-praktik semacam ini tidak dijumpai pada masa 

Rasulullah Saw. maupun pada periode Khulafa’ ar-Rasyidin, salah satunya adalah tradisi tahlil. 

Secara etimologis, istilah tahlil berasal dari bahasa Arab tahlil yang bermakna melafalkan 

kalimat la ilaha illa Allah. Pada perkembangan makna sosial-keagamaannya, tahlilan dipahami 

sebagai aktivitas individu atau kelompok untuk melantunkan rangkaian bacaan tertentu. 

Rangkaian bacaan dalam tahlil umumnya meliputi beberapa unsur utama. Bacaan 

tersebut mencakup pembacaan ayat-ayat al-Qur’an, seperti surah al-Fatihah, al-Ikhlas, al-

Falaq, an-Nas, bagian awal surah al-Baqarah, ayat kursi, serta dua atau tiga ayat terakhir dari 

surah al-Baqarah. Selain itu, terdapat pula shalawat kepada Nabi Muhammad Saw., disertai 

bacaan zikir atau tahlil berupa la ilaha illa Allah yang kerap ditambahkan dengan lafaz seperti 

ya Allahu ya Rahim atau ya Rahmanu ya Rahim. Rangkaian tersebut juga mencakup bacaan 

tasbih dan tahmid, misalnya subhanallah wa bihamdihi subhanallahil ‘azim dan lafaz lain yang 

sepadan, juga menjadi bagian dari rangkaian tersebut. Unsur berikutnya adalah istighfar, yaitu 

permohonan ampun kepada Allah Swt. yang ditujukan bagi diri sendiri maupun kaum mukmin 

lainnya, baik yang masih hidup maupun yang telah meninggal dunia, yang kemudian ditutup 

dengan doa. 

Seluruh bacaan yang terdapat dalam tradisi tahlil memiliki dasar yang kuat, baik 

bersumber dari ayat-ayat al-Qur’an maupun dari Sunnah Nabi Muhammad Saw. yang 

menganjurkan dan memerintahkannya. Unsur kebaruan dalam tradisi ini tidak terletak pada 

substansi bacaan, melainkan pada cara pengemasan dan metode pelaksanaannya yang 

disesuaikan dengan perkembangan masyarakat. Syariat Islam tidak menetapkan secara baku 

aspek teknis dalam hal ini, berbeda dengan ibadah seperti salat dan haji yang tata caranya telah 

ditentukan secara rinci dan detail. (Rismah dkk., 2025) 

Pembacaan ayat-ayat al-Qur’an beserta bacaan lain dalam tradisi tahlil memiliki 

landasan yang bersumber dari perintah dan anjuran nash-nash syariat. Secara ringkas, dasar 

normatif tersebut dapat dijelaskan sebagai berikut. 

a. Perintah atau anjuran membaca ayat al-Qur’an 

Perintah dan anjuran untuk membaca ayat-ayat al-Qur’an diriwayatkan oleh Imam 

Muslim melalui hadis yang disampaikan Abu Umamah ra., bahwa Nabi Muhammad Saw. 

bersabda: 

َ  رَسُولَ  سَمِعْتُ  قَالَ  الْبَاهِلِي   أمَُامَة أبي عن ُ  صَلَّى اللَّّ شَفِيعًا الْقِيَامَةِ  يوَْمَ  يَأتِْي فَإنَِّه  الْقرُْآنَ  اقْرَءُوا يقَوُلُ  وَسَلَّم عَليَْهِ  اللَّّ  

 لِأصَْحَابِهِ 

“Dari Abi Umamah al- Bahili ra, dia berkata, Saya pernah mendengar Rasulullah Saw. 

bersabda: Bacalah al-Qur’an, karena al-Qur’an itu akan datang pada hari kiamat sebagai 

penolong bagi para pembacanya....” 

Selain hadis yang telah disebutkan, terdapat pula banyak riwayat lain yang tercantum 

dalam berbagai kitab hadis, antara lain Sahih al-Bukhari, Sunan at-Tirmizi, Sunan Abi Dawud, 

serta kitab-kitab hadis lainnya. Keseluruhan riwayat tersebut menjelaskan keutamaan (fadilah) 

membaca ayat-ayat al-Qur’an, baik secara umum maupun dikhususkan dalam surah atau ayat 

tertentu. Penjelasan ini menunjukkan bahwa aktivitas membaca al-Qur’an mempunyai nilai 

ibadah tinggi serta dianjurkan dalam berbagai kesempatan. 

b. Bacaan shalawat untuk Nabi Muhammad Saw. merupakan salah satu amalan yang umum 

dilantunkan dalam tradisi tahlilan. Praktik ini memiliki dasar yang kuat dari perintah Allah 

Swt. sebagaimana termaktub dalam al-Qur’an surah al-Ahzab: 56. 

َ ٱ إِنَّ  ئكَِتهَُ  للَّّ
َٰٓ َٰٓأيَُّهَا  ۚلنَّبِى ِ ٱ  عَلَى يصَُلُّونَ  ۥوَمَلَ  تسَْلِيمًا  وَسَل ِمُوا   عَليَْهِ  صَلُّوا   ءَامَنوُا   لَّذِينَ ٱ يَ   

 



TOFEDU: The Future of Education Journal   Vol 5, No. 1, Tahun 2026 

 

 

121  
 

 

This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License. 

 

E-ISSN 2961-7553  
P-ISSN 2963-8135 

Terjemah: 

“Sesungguhnya Allah dan malaikat-malaikat-Nya bershalawat untuk Nabi. Hai orang-orang 

yang beriman, bershalawatlah kamu untuk Nabi dan ucapkanlah salam penghormatan 

kepadanya.” 

Ayat tersebut diperkuat oleh berbagai hadis Nabi Saw. yang menganjurkan umat Islam 

untuk memperbanyak bacaan shalawat dan salam kepada beliau, sekaligus menjanjikan pahala 

bagi setiap orang yang mengamalkannya. (Rismah dkk., 2025) 

c. Bacaan zikir atau tahlil juga termasuk ibadah masyru‘ah, yakni amalan yang secara jelas 

diperintahkan di al-Qur’an serta hadis Nabi Muhammad Saw. Anjuran untuk 

memperbanyak zikir dapat ditemukan di surah Ali ‘Imran: 41. 

ِىَٰٓ  جْعَلٱ رَب ِ  قَالَ 
ثةََ  لنَّاسَ ٱ تكَُل ِمَ  ألََّّ  ءَايتَكَُ  قاَلَ   ۖءَايَةً  ل  بَّكَ  ذكُْرٱوَ   ۗرَمْزًا إلَِّّ  أيََّام   ثلََ  رِ ٱوَ  لْعشَِى ِ ٱبِ  وَسَب ِحْ  كَثيِرًا رَّ بْكَ  لِْْ  

Terjemah: 

Berkata Zakariya: “Berilah aku suatu tanda (bahwa isteriku telah mengandung)”. Allah 

berfirman: “Tandanya bagimu, kamu tidak dapat berkata-kata dengan manusia selama tiga 

hari, kecuali dengan isyarat. Dan sebutlah (nama) Tuhanmu sebanyak-banyaknya serta 

bertasbihlah di waktu petang dan pagi hari.” 

Ayat ini menegaskan pentingnya zikir sebagai bentuk kedekatan hamba dengan Allah 

Swt. yang dilakukan secara terus-menerus 

d. Kalimat tasbih dan tahmid juga menjadi bagian penting dalam rangkaian bacaan tahlilan. 

Landasan amalan ini bisa ditemui di al-Qur’an surah Taha: 130, yang mana Allah Swt. 

berfirman: 

فسََب ِحْ وَأطَْرَافَ  لَّيْلِ ٱوَقبَْلَ غُرُوبهَِا ۖ وَمِنْ ءَانَآَٰئِ  لشَّمْسِ ٱعَلَى  مَا يقَوُلوُنَ وَسَب ِحْ بِحَمْدِ رَب كَِ قبَْلَ طُلوُعِ  صْبِرْ ٱفَ   

لعََلَّكَ ترَْضَى   لنَّهَارِ ٱ  

 Terjemah: 

“Maka sabarlah kamu atas apa yang mereka katakan, dan bertasbihlah dengan memuji 

Tuhanmu, sebelum terbit matahari dan sebelum terbenamnya dan bertasbih pulalah pada 

waktu-waktu di malam hari dan pada waktu-waktu di siang hari, supaya kamu merasa 

senang.” 

Ayat ini menunjukkan bahwa tasbih dan tahmid merupakan amalan yang dianjurkan 

pada berbagai waktu sebagai sarana mendekatkan diri kepada Allah. 

e. Istighfar juga menjadi bagian dari rangkaian bacaan dalam tahlilan, baik untuk kepentingan 

pribadi maupun untuk mendoakan kaum mukmin lainnya, baik yang masih hidup maupun 

yang sudah meninggal dunia. Al-Qur’an dan hadis Nabi Saw. banyak memuat ajakan untuk 

memperbanyak istighfar. Salah satunya disebutkan dalam surat an-Nisa’: 110. 

ءًا أوَْ يظَْلِمْ نفَْسَهُ  َ ٱثمَُّ يسَْتغَْفِرِ  ۥوَمَن يعَْمَلْ سُوَٰٓ َ ٱيَجِدِ  للَّّ حِيمًا للَّّ غَفوُرًا رَّ  

 Terjemah: 

 “Dan barangsiapa yang mengerjakan kejahatan dan menganiaya dirinya, kemudian ia mohon 

ampun kepada Allah, niscaya ia mendapati Allah Maha Pengampun lagi Maha Penyayang.” 

 Ayat tersebut menegaskan bahwa pintu ampunan dari Allah Swt. selalu terbuka untuk 

siapa saja yang bersungguh-sungguh memohon ampun atas kesalahan yang telah diperbuat. 

3. Membaca Qunut pada Salat Subuh 

Tradisi membaca doa qunut saat salat Subuh dikenal luas oleh umat Islam Indonesia, 

khususnya dalam lingkungan warga Nahdliyin. Praktik ini mencakup 3 bentuk doa qunut yang 

lazim dilakukan. Doa qunut pertama dibaca pada rakaat kedua setiap pelaksanaan salat Subuh. 

Qunut kedua dilaksanakan di rakaat terakhir salat witir pada pertengahan kedua bulan 

Ramadan, yakni dari tanggal 16 hingga akhir bulan Ramadan. Qunut ketiga dikenal dengan 

sebutan doa qunut nazilah, dibaca ketika terjadinya bencana yang menimpa umat Islam dan 

musibah besar, baik secara lokal maupun global, termasuk bencana yang melanda kehidupan 

bangsa serta negara. (Anwar, 2015) 



TOFEDU: The Future of Education Journal   Vol 5, No. 1, Tahun 2026 

 

 

122  
 

 

This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License. 

 

E-ISSN 2961-7553  
P-ISSN 2963-8135 

Perspektif para ulama dari 4 mazhab fikih (Syafi’i, Maliki, Hanafi dan Hanbali) 

menunjukkan adanya perbedaan pendapat untuk menyikapi praktik doa qunut. Mazhab Syafi’i 

berpendapat bahwa doa qunut dianjurkan dibaca di rakaat kedua salat Subuh sesudah rukuk. 

Pendapat ini juga menyatakan anjuran membaca qunut di rakaat terakhir salat witir saat 

pertengahan bulan Ramadan, serta menganjurkan pelaksanaan qunut nazilah setiap kali terjadi 

musibah yang menimpa umat Islam di berbagai wilayah. 

Menurut mazhab Maliki, doa qunut dianjurkan dibaca di rakaat kedua salat Subuh, 

dengan pelaksanaan yang lebih utama dilakukan sebelum rukuk. Pandangan yang dianggap 

kuat pada mazhab Maliki menegaskan bahwa pembacaan doa qunut di luar salat Subuh dinilai 

makruh, sehingga tidak dianjurkan untuk diamalkan pada salat-salat lainnya. 

Mazhab Hanafi dan Hanbali memiliki pandangan yang berbeda dengan dua mazhab 

sebelumnya. Kedua mazhab ini bersepakat bahwa qunut hanya disyariatkan dalam salat witir 

dan tidak dianjurkan untuk dibaca pada salat selain salat witir. Menurut pandangan mazhab 

Hanafi, doa qunut witir dilaksanakan sebelum rukuk di rakaat terakhir. Sementara itu, menurut 

mazhab Hanbali doa qunut witir dibaca sesudah rukuk di rakaat terakhir salat witir. Di luar 

konteks salat witir, kedua mazhab tersebut tidak mengakui adanya bacaan qunut. (Anwar, 

2015) 

Landasan dan argumentasi yang digunakan oleh mazhab Syafi’i dalam menetapkan 

anjuran qunut antara lain bersumber dari sabda Nabi Muhammad Saw. yang diriwayatkan oleh 

al-Hakim dari Abu Hurairah ra., yang menyatakan bahwa: 

 كان رسول الله صلى الله عليه وسلم اذا رفع راءسه من الركوع من صلاة الصبح في الركعة الثانية رفع يد يه فيدعو بهذا

 الدعاء : اللهم اهدني فيمن هد يت ... الحديث

“Bahwa Rasulullah Saw. itu apabila mengangkat kepala beliau dari ruku’ pada salat subuh 

dalam rakaat kedua, beliau mengangkat kedua tangan beliau dan berdoa dengan doa ini: Ya 

Allah, berilah saya petunjuk di antara orang-orang yang Engkau beri petunjuk … dan 

seterusnya. Al-Baihaqi menambahkan kalimat: الحمد على ما قضيت  Maka untuk-Mu segala‘ فلك 

puji atas apa yang telah Engkau tetapkan’.” 

 

KESIMPULAN 

Penelitian ini menegaskan bahwa living sunnah merupakan pendekatan penting dalam 

kajian hadis kontemporer karena mampu menjelaskan bagaimana sunnah Nabi Muhammad 

Saw. tidak hanya dipahami sebagai teks normatif, tetapi juga hidup dan teraktualisasi dalam 

praktik keagamaan masyarakat. Living sunnah tercermin dalam tiga model utama, yaitu tradisi 

tulis, tradisi lisan, dan tradisi praktik, yang masing-masing menunjukkan proses resepsi dan 

transmisi hadis secara dinamis. Praktik-praktik seperti aqiqah, tahlilan, qunut Subuh, zikir 

berjamaah, dan pembacaan kitab hadis di pesantren menjadi bukti bahwa sunnah Nabi terus 

beradaptasi dengan konteks sosial dan budaya tanpa kehilangan nilai dasar ajaran Islam. 

Namun demikian, temuan penelitian ini tidak dimaksudkan untuk digeneralisasikan 

secara menyeluruh terhadap seluruh praktik keagamaan umat Islam. Setiap fenomena living 

sunnah perlu dipahami secara kontekstual dengan mempertimbangkan landasan normatif 

hadis, dinamika sosial, serta latar budaya masyarakat yang melingkupinya. Penelitian ini juga 

memiliki keterbatasan karena menggunakan metode penelitian kepustakaan, sehingga belum 

melibatkan data empiris lapangan dan hanya menyoroti contoh-contoh praktik keagamaan 

tertentu. 

Oleh karena itu, penelitian selanjutnya disarankan untuk mengembangkan kajian living 

sunnah melalui penelitian lapangan dengan pendekatan empiris, seperti etnografi atau sosiologi 

agama, agar memperoleh gambaran yang lebih komprehensif. Selain itu, penelitian lanjutan 

perlu mengintegrasikan analisis normatif hadis dengan pendekatan kritis untuk memperjelas 

batas antara sunnah Nabi dan konstruksi budaya lokal. Upaya ini diharapkan dapat 



TOFEDU: The Future of Education Journal   Vol 5, No. 1, Tahun 2026 

 

 

123  
 

 

This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License. 

 

E-ISSN 2961-7553  
P-ISSN 2963-8135 

memperkaya studi living sunnah sekaligus memperkuat pemahaman umat Islam terhadap 

sunnah Nabi Muhammad Saw. sebagai ajaran yang hidup, kontekstual, dan relevan sepanjang 

zaman. 

 

DAFTAR PUSTAKA 

Abdullah, A. R. (2023). Pengantar Memahami Living Qur’an dan Hadis. PT. Literasi 

Nusantara Abadi Grup. 

 

Al-Baihaqi. (1992). As-Sunan ash-Shagir li al-Baihaqi, Juz 2, hadis no. 847. al-Kutub al-

Ilmiyyah. 

 

Anwar, M. K. (2015). Living Hadis. Jurnal IAIN Gorontalo, 12(1), 72–86. 

 

Qudsy, S. Z., & Dewi, S. K. (2018). Living Hadis: Praktik, Resepsi, dan Transmisi. Q-Media 

& Ilmu Hadis Press. 

 

Rismah, Amin, M., & Yahya, M. (2025). Metodologi Living Hadis, Pengertian, Tujuan dan 

Implementasinya. Media Hukum Indonesia (MHI) Published by Yayasan Daarul Huda 

Krueng Mane, 2(5), 68–77. https://doi.org/10.5281/ZENODO.14679595 

 

Siregar, I. (2022). Studi Living Hadis: Dilihat dari Perkembangan dan Metodologi. Shahih: 

Jurnal Ilmu Kewahyuan, 5(1), 159–172. https://doi.org/10.51900/shh.v5i1.15154 

 

Sugiarto, F., Janhari, M. N., & Ahlan. (2023). Metodologi Penelitian Living Qur’an dan Hadis. 

UIN Mataram Press. 

 

Sumitra, & Arifin, T. (2024). Menelusuri Jejak Nabi: Kajian Living Hadis dalam Mozaik 

Kehidupan Muslim Indonesia. Cakrawala: Journal of Religious Studies and Global 

Society, 1(2), 111–120. https://doi.org/10.63142/cakrawala.v1i2.47 

 

Suryadilaga, M. A. (2007). Model-model Living Hadis. Dalam Metodologi Penelitian Living 

Qur’an dan Hadis (hlm. 116). TH Press. 

 

 

 

 

 


