
 

30  
 

 

 

This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License. 

 

E-ISSN 2961-7553  
P-ISSN 2963-8135 

  TOFEDU: The Future of Education Journal 

Volume 5 Number 1 (2026) Page: 30-42 
E-ISSN 2961-7553 P-ISSN 2963-8135  

https://journal.tofedu.or.id/index.php/journal/index 

 

The Dynamics of Ushul Fiqh in the Formulation of Contemporary Islamic 

Law: An Analysis of Istihsan, Maslahah Mursalah, 'Urf,  

and Sadd al-Zari'ah 

 
M.Luthfi Al-Fatih*1, Khadijah 2,Widya Sari3 

Email: fatihlu2@gmail.com @ khadijahmpd@uinib.ac.id widya.pirugaparabek@gmail.com 
1 Fakultas Tarbiyah dan Ilmu Keguruan, Universitas Islam Negeri Imam Bonjol, Padang, Indonesia 

 

ABSTRACT 

This study analyzes the dynamics of ushul fiqh in the formulation of contemporary Islamic law through 

an in-depth examination of four ijtihad methodologies: istihsan, maslahah mursalah, 'urf, and sadd al-

zari'ah. The research employs a library research approach with content analysis methods applied to 

classical and contemporary ushul fiqh literature. Data is collected from primary sources, including 

classical ushul fiqh texts, and secondary sources such as relevant journals, books, and scholarly articles. 

The analysis is conducted descriptively-comparatively to identify the characteristics, applications, and 

relevance of each methodology in the context of contemporary Islamic law. The findings indicate that 

all four methods exhibit significant flexibility and applicability in addressing contemporary legal issues. 

Istihsan provides more just legal solutions through a substantive justice approach, maslahah mursalah 

allows for the formulation of laws based on public interests not explicitly mentioned in the texts, 'urf 

accommodates the social and cultural values of society, and sadd al-zari'ah serves as a preventive 

measure against potential harm. This research reveals that integrating these four methods within the 

framework of maqasid al-shari'ah can result in responsive, progressive legal rulings that remain rooted 

in the foundational principles of shari'ah. The study recommends the development of a methodological 

framework that integrates these four methods as an alternative solution to address the complexities of 

contemporary Islamic legal issues. 

 

Keywords: Contemporary Islamic Law, Istihsan, Maslahah Mursalah, Sadd al-Zari'ah, Ushul 

Fiqh, ‘Urf 

 

PENDAHULUAN    

Dinamika kehidupan umat Islam kontemporer menghadirkan berbagai persoalan hukum 

baru yang tidak ditemukan secara eksplisit dalam nash al-Quran dan hadis. Perkembangan 

teknologi, transformasi sosial ekonomi, perubahan struktur masyarakat, dan globalisasi 

menuntut respons hukum Islam yang adaptif namun tetap otentik. Dalam konteks ini, ushul 

fiqh sebagai metodologi penetapan hukum Islam memainkan peran krusial dalam 

menjembatani antara teks-teks klasik dengan realitas kontemporer yang terus berkembang 

(Auda, 2008). 

Metode-metode ijtihad dalam ushul fiqh seperti istihsan, maslahah mursalah, 'urf, dan 

sadd al-zari'ah telah lama dikenal dalam tradisi keilmuan Islam. Namun, aplikasi dan 

relevansinya dalam konteks kontemporer memerlukan kajian yang lebih mendalam. Istihsan 

sebagai metode pengecualian dari ketentuan umum berdasarkan pertimbangan keadilan, 

maslahah mursalah yang berfokus pada kemaslahatan umum, 'urf yang mengakomodasi 

kebiasaan masyarakat, dan sadd al-zari'ah yang bersifat preventif terhadap kerusakan, 

semuanya menawarkan pendekatan yang fleksibel dalam merespons perubahan zaman (Al-

Zuhayli, 2006).

https://journal.tofedu.or.id/index.php/journal/index
mailto:fatihlu2@gmail.com%20@%20khadijahmpd@uinib.ac.id%20widya.pirugaparabek@gmail.com


TOFEDU: The Future of Education Journal   Vol 5, No. 1, Tahun 2026 

 

 

 

31  
 

 

 

This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License. 

 

E-ISSN 2961-7553  
P-ISSN 2963-8135 

Kajian mengenai metode-metode ushul fiqh telah banyak dilakukan oleh para sarjana 

Muslim klasik maupun kontemporer. Penelitian-penelitian terdahulu cenderung membahas 

masing-masing metode secara terpisah. Al-Raysuni (1992) mengembangkan teori maqasid 

syariah dalam konteks maslahah mursalah dengan penekanan pada tujuan-tujuan syariah. 

Kamali (2003) menganalisis prinsip-prinsip ushul fiqh dalam perspektif modern dengan fokus 

pada relevansinya bagi sistem hukum kontemporer. Sementara itu, Hallaq (1997) mengkaji 

sejarah dan perkembangan teori hukum Islam dengan menekankan pada transformasi 

metodologi ijtihad dari masa klasik hingga modern. 

Beberapa penelitian mutakhir mulai mengeksplorasi aplikasi metode-metode ushul fiqh 

dalam isu-isu kontemporer spesifik. Opwis (2010) meneliti konsep maslahah dalam teori 

hukum Islam dan aplikasinya dalam hukum keluarga modern. Auda (2008) mengembangkan 

pendekatan sistem dalam memahami maqasid syariah sebagai kerangka metodologis baru. Al-

Qaradawi (2007) mengkaji ijtihad kontemporer dengan menekankan pada moderasi dan 

fleksibilitas dalam penetapan hukum. Namun, penelitian-penelitian tersebut belum 

mengintegrasikan keempat metode (istihsan, maslahah mursalah, 'urf, dan sadd al-zari'ah) 

dalam satu kerangka analisis komprehensif yang mengeksplorasi sinergi dan komplementaritas 

antar metode tersebut. 

Meskipun telah banyak penelitian tentang metode-metode ushul fiqh, masih terdapat 

beberapa gap yang perlu diisi. Pertama, minimnya kajian yang mengintegrasikan keempat 

metode (istihsan, maslahah mursalah, 'urf, dan sadd al-zari'ah) dalam satu framework analisis 

yang kohesif untuk merespons persoalan hukum kontemporer. Kedua, kurangnya analisis 

komparatif yang mendalam tentang karakteristik, kekuatan, dan keterbatasan masing-masing 

metode serta bagaimana metode-metode tersebut dapat saling melengkapi. Ketiga, belum 

adanya studi yang secara sistematis mengeksplorasi aplikasi sinergis keempat metode tersebut 

dalam konteks isu-isu kontemporer spesifik seperti ekonomi digital, bioetika, dan teknologi 

informasi. Keempat, minimnya kajian tentang bagaimana keempat metode ini dapat 

diintegrasikan dalam kerangka maqasid syariah sebagai landasan filosofis yang menyatukan 

prinsip-prinsip penetapan hukum Islam kontemporer. 

Penelitian ini menawarkan beberapa kebaruan (novelty) yang membedakannya dari 

penelitian-penelitian sebelumnya. Pertama, penelitian ini mengembangkan framework 

integratif yang mensinergikan istihsan, maslahah mursalah, 'urf, dan sadd al-zari'ah sebagai 

satu kesatuan metodologis dalam penetapan hukum Islam kontemporer. Kedua, penelitian ini 

menganalisis karakteristik dan dinamika masing-masing metode secara komparatif untuk 

mengidentifikasi bagaimana metode-metode tersebut dapat saling melengkapi dalam 

merespons kompleksitas persoalan hukum modern. Ketiga, penelitian ini mengeksplorasi 

aplikasi sinergis keempat metode dalam konteks maqasid syariah sebagai landasan filosofis 

yang memberikan koherensi dan orientasi nilai pada penetapan hukum. Keempat, penelitian ini 

memberikan kontribusi teoretis dalam pengembangan metodologi ushul fiqh kontemporer yang 

responsif terhadap perubahan zaman namun tetap berakar pada prinsip-prinsip fundamental 

syariah. 

 

METODE PENELITIAN  

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan jenis library research 

(penelitian kepustakaan). Pendekatan kualitatif dipilih karena penelitian ini bertujuan untuk 

memahami dan menganalisis konsep-konsep metodologis dalam ushul fiqh secara mendalam. 

Library research dipilih sebagai metode penelitian karena fokus kajian adalah analisis 

konseptual dan teoretis terhadap metode-metode ushul fiqh yang terdokumentasi dalam 

berbagai literatur klasik dan kontemporer (Zed, 2008). 



TOFEDU: The Future of Education Journal   Vol 5, No. 1, Tahun 2026 

 

 

 

32  
 

 

 

This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License. 

 

E-ISSN 2961-7553  
P-ISSN 2963-8135 

Sumber data dalam penelitian ini terdiri dari sumber primer dan sekunder. Sumber primer 

meliputi kitab-kitab ushul fiqh klasik seperti Al-Muwafaqat karya Al-Syatibi, Al-Mustasfa 

karya Al-Ghazali, Usul al-Fiqh karya Al-Zuhayli, dan karya-karya ulama ushul fiqh lainnya. 

Sumber sekunder meliputi jurnal ilmiah, buku-buku kontemporer tentang ushul fiqh dan 

hukum Islam, artikel ilmiah, disertasi, dan tesis yang relevan dengan topik penelitian. 

Pemilihan sumber data didasarkan pada relevansi, kredibilitas, dan kontribusinya terhadap 

pemahaman tentang metode-metode ushul fiqh dalam konteks kontemporer. 

Teknik pengumpulan data dilakukan melalui studi dokumentasi dengan cara 

mengidentifikasi, mengumpulkan, dan mengkaji literatur-literatur yang relevan dengan topik 

penelitian. Proses pengumpulan data dilakukan secara sistematis melalui beberapa tahap: 

Pertama, identifikasi literatur primer dan sekunder yang relevan melalui penelusuran katalog 

perpustakaan, database jurnal ilmiah, dan repository akademik. Kedua, seleksi dan klasifikasi 

literatur berdasarkan relevansi dan kualitas akademik. Ketiga, pembacaan dan pencatatan 

informasi penting dari setiap sumber yang telah dikumpulkan. Keempat, pengorganisasian data 

berdasarkan tema-tema dan konsep-konsep yang menjadi fokus analisis. 

Analisis data dilakukan menggunakan metode analisis konten (content analysis) dengan 

pendekatan deskriptif-komparatif. Analisis konten digunakan untuk mengidentifikasi, 

mengklasifikasi, dan menginterpretasi konsep-konsep, prinsip-prinsip, dan argumentasi yang 

terdapat dalam literatur-literatur yang dikaji. Pendekatan deskriptif digunakan untuk 

menjelaskan karakteristik, landasan teoritis, dan dinamika masing-masing metode ushul fiqh. 

Pendekatan komparatif digunakan untuk membandingkan keempat metode (istihsan, maslahah 

mursalah, 'urf, dan sadd al-zari'ah) dari aspek definisi, landasan hukum, karakteristik, aplikasi, 

serta kelebihan dan keterbatasan masing-masing. Proses analisis dilakukan melalui tahapan 

reduksi data, display data, dan penarikan kesimpulan (Miles & Huberman, 1994). 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN    

Subheadings     

Bagian ini merupakan bagian utama dari artikel dan biasanya merupakan bagian 

terpanjang dari sebuah artikel. Hasil penelitian yang disajikan pada bagian ini merupakan hasil 

dari proses analisis data yang jelas seperti perhitungan statistik dan proses pengujian atau 

proses lainnya untuk pencapaian penelitiannya. Nyatakan hasil penelitian dengan singkat. Jika 

hasil penelitian disajikan dalam bentuk tabel atau gambar, mohon dibuat dengan jelas. 

1. Istihsan  

Istihsan secara etimologis berarti menganggap baik atau mencari yang terbaik. Secara 

terminologis, istihsan adalah metode penetapan hukum dengan cara mengecualikan ketentuan 

dari kaidah umum atau qiyas jali (qiyas yang jelas) kepada ketentuan lain berdasarkan dalil 

khusus yang menghendaki pengecualian tersebut demi mewujudkan kemaslahatan atau 

keadilan. Istihsan dipraktikkan oleh mazhab Hanafi dan Maliki sebagai metode ijtihad yang 

sah, sementara mazhab Syafi'i cenderung menolaknya dengan argumen bahwa istihsan dapat 

membuka pintu subjektivitas yang berlebihan dalam penetapan hukum (Al-Zuhayli, 2006). 

Landasan hukum istihsan bersumber dari beberapa dalil, antara lain firman Allah dalam 

Surah Al-Zumar ayat 18 yang menganjurkan untuk mengikuti sebaik-baik perkataan, hadis 

Nabi yang menyatakan bahwa apa yang dipandang baik oleh kaum muslimin maka baik pula 

di sisi Allah, serta praktik para sahabat yang menggunakan pertimbangan keadilan dalam 

menetapkan hukum. Menurut Al-Sarakhsi, istihsan merupakan metode yang memungkinkan 

mujtahid untuk keluar dari ketentuan qiyas ketika penerapan qiyas tersebut akan menghasilkan 

kesulitan atau ketidakadilan (Al-Sarakhsi, 1993). 

Karakteristik utama istihsan adalah fleksibilitasnya dalam menghadapi kasus-kasus 



TOFEDU: The Future of Education Journal   Vol 5, No. 1, Tahun 2026 

 

 

 

33  
 

 

 

This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License. 

 

E-ISSN 2961-7553  
P-ISSN 2963-8135 

khusus yang memerlukan penanganan berbeda dari ketentuan umum. Istihsan tidak berarti 

meninggalkan dalil, melainkan berpindah dari satu dalil kepada dalil lain yang lebih kuat atau 

lebih sesuai dengan konteks tertentu. Terdapat beberapa jenis istihsan: istihsan berdasarkan 

nash, istihsan berdasarkan ijma', istihsan berdasarkan darurat, istihsan berdasarkan qiyas khafi 

(qiyas tersembunyi), dan istihsan berdasarkan maslahah (Al-Zuhayli, 2006). 

2. Maslahah Mursalah 

Maslahah mursalah, atau disebut juga al-masalih al-mursalah, adalah kemaslahatan yang 

tidak ada dalil khusus dari syara' yang mengakui atau membatalkannya. Kata "mursalah" 

berarti terlepas atau bebas, dalam arti bebas dari dalil yang secara khusus mengakui atau 

membatalkan kemaslahatan tersebut. Maslahah mursalah merupakan metode penetapan hukum 

berdasarkan pertimbangan kemaslahatan yang sejalan dengan tujuan-tujuan syariah (maqasid 

al-syariah) meskipun tidak ada nash yang secara eksplisit mengatur persoalan tersebut (Al-

Syatibi, 1997). 

Landasan hukum maslahah mursalah berpijak pada prinsip bahwa syariah diturunkan 

untuk mewujudkan kemaslahatan manusia, sebagaimana ditegaskan dalam berbagai ayat al-

Quran seperti Surah Al-Anbiya ayat 107 yang menyatakan bahwa Rasulullah diutus sebagai 

rahmat bagi seluruh alam. Selain itu, praktik para sahabat seperti pengumpulan mushaf al-

Quran oleh Abu Bakar, penetapan mata uang oleh Umar ibn Khattab, dan berbagai kebijakan 

lainnya yang tidak ada precedent langsung dari Nabi menunjukkan legitimasi maslahah 

mursalah sebagai metode ijtihad (Al-Raysuni, 1992). 

Karakteristik maslahah mursalah adalah orientasinya pada pencapaian kemaslahatan 

umum yang sejalan dengan maqasid syariah. Untuk dapat diterima sebagai dasar penetapan 

hukum, sebuah maslahah harus memenuhi beberapa syarat: pertama, kemaslahatan tersebut 

harus nyata (haqiqiyyah) dan bukan hanya kemaslahatan yang bersifat ilusif atau subjektif. 

Kedua, kemaslahatan tersebut harus bersifat umum ('ammah) yang memberikan manfaat 

kepada mayoritas umat, bukan hanya kepada individu atau kelompok tertentu. Ketiga, 

kemaslahatan tersebut tidak boleh bertentangan dengan nash atau prinsip-prinsip syariah yang 

qath'i (pasti). Keempat, kemaslahatan tersebut harus sejalan dengan maqasid syariah, baik 

dalam level daruriyyat (kebutuhan primer), hajiyyat (kebutuhan sekunder), maupun tahsiniyyat 

(kebutuhan tersier) (Al-Ghazali, 1993). 

3. ‘Urf 

'Urf secara etimologis berarti sesuatu yang dikenal atau diketahui. Secara terminologis, 

'urf adalah kebiasaan atau tradisi yang berlaku dan diterima oleh masyarakat, baik berupa 

perkataan maupun perbuatan. 'Urf sangat dekat dengan istilah adat, meskipun ada perbedaan 

perspektif di mana 'urf lebih menekankan pada aspek pengakuan kolektif masyarakat terhadap 

suatu praktik, sementara adat lebih menekankan pada aspek kebiasaan yang berulang. Dalam 

ushul fiqh, 'urf diakui sebagai salah satu sumber hukum yang dapat dijadikan pertimbangan 

dalam penetapan hukum selama tidak bertentangan dengan nash (Al-Qarafi, 1994). 

Landasan hukum 'urf dapat ditemukan dalam berbagai nash yang mengakui tradisi dan 

kebiasaan masyarakat, seperti perintah Allah dalam Surah Al-A'raf ayat 199 untuk mengambil 

yang ma'ruf (yang baik menurut kebiasaan). Hadis Nabi yang menyatakan bahwa apa yang 

dipandang baik oleh kaum muslimin adalah baik di sisi Allah juga menjadi dalil legitimasi 'urf. 

Selain itu, kaidah fiqhiyyah yang populer "al-'adah muhakkamah" (adat kebiasaan dapat 

dijadikan hukum) menunjukkan pengakuan ulama terhadap peran 'urf dalam penetapan hukum 

(Ibn Nujaym, 1999). 

Karakteristik utama 'urf adalah fleksibilitasnya yang memungkinkan hukum Islam 

beradaptasi dengan konteks sosial budaya yang beragam. 'Urf dibagi menjadi beberapa 

kategori: pertama, berdasarkan cakupannya, 'urf terbagi menjadi 'urf 'amm (kebiasaan umum 



TOFEDU: The Future of Education Journal   Vol 5, No. 1, Tahun 2026 

 

 

 

34  
 

 

 

This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License. 

 

E-ISSN 2961-7553  
P-ISSN 2963-8135 

yang berlaku di seluruh masyarakat) dan 'urf khass (kebiasaan khusus yang berlaku di kalangan 

tertentu). Kedua, berdasarkan bentuknya, 'urf terbagi menjadi 'urf qawli (kebiasaan dalam 

bentuk ucapan) dan 'urf fi'li (kebiasaan dalam bentuk perbuatan). Ketiga, berdasarkan 

validitasnya, 'urf terbagi menjadi 'urf shahih (kebiasaan yang tidak bertentangan dengan 

syariah) dan 'urf fasid (kebiasaan yang bertentangan dengan syariah). Hanya 'urf shahih yang 

dapat dijadikan pertimbangan dalam penetapan hukum (Al-Zuhayli, 2006). 

4. Sadd Al-Zari’ah 

Sadd al-zari'ah secara harfiah berarti menutup jalan atau sarana. Secara terminologis, 

sadd al-zari'ah adalah metode penetapan hukum dengan cara melarang atau membolehkan 

suatu perbuatan yang pada dasarnya mubah, tetapi dapat menjadi sarana atau jalan menuju 

kepada sesuatu yang dilarang atau diperintahkan. Metode ini bersifat preventif dengan tujuan 

mengantisipasi potensi kerusakan atau maksiat sebelum terjadi. Mazhab Maliki dan Hanbali 

dikenal sebagai mazhab yang paling banyak menggunakan metode ini, sementara mazhab 

Hanafi dan Syafi'i lebih selektif dalam penerapannya (Ibn Qayyim al-Jawziyyah, 1991). 

Landasan hukum sadd al-zari'ah dapat ditemukan dalam berbagai ayat al-Quran yang 

melarang perbuatan yang dapat mengarah kepada kemaksiatan, seperti larangan mencaci 

sesembahan orang musyrik dalam Surah Al-An'am ayat 108 karena dapat memicu mereka 

untuk mencaci Allah. Hadis Nabi tentang larangan menjual anggur kepada orang yang akan 

menjadikannya khamr juga menjadi dalil sadd al-zari'ah. Selain itu, kaidah fiqhiyyah "dar'u al-

mafasid muqaddamun 'ala jalbi al-masalih" (menolak kerusakan lebih didahulukan daripada 

meraih kemaslahatan) menjadi landasan filosofis metode ini (Al-Qarafi, 1994). 

Karakteristik utama sadd al-zari'ah adalah sifatnya yang preventif dan antisipatif dalam 

menghadapi potensi kerusakan. Zari'ah dibagi menjadi empat tingkatan berdasarkan kadar 

kepastian mengantarkan kepada kemaksiatan: pertama, zari'ah yang pasti mengantarkan 

kepada kemaksiatan, seperti menggali sumur di jalan umum yang pasti akan membahayakan 

orang. Kedua, zari'ah yang kemungkinan besar mengantarkan kepada kemaksiatan, seperti 

menjual senjata di masa fitnah. Ketiga, zari'ah yang jarang mengantarkan kepada kemaksiatan, 

seperti menanam anggur yang mungkin saja dijadikan khamr. Keempat, zari'ah yang sama 

kemungkinannya antara mengantarkan kepada kemaksiatan atau tidak, seperti jual beli yang 

bisa jadi mengandung unsur riba atau tidak. Tingkatan-tingkatan ini menentukan kekuatan 

hukum pelarangan atau pembolehan suatu perbuatan (Ibn Qayyim al-Jawziyyah, 1991). 

Keempat metode ushul fiqh yang dikaji dalam penelitian ini memiliki karakteristik yang 

berbeda namun saling melengkapi dalam penetapan hukum Islam kontemporer. Untuk 

memudahkan pemahaman tentang perbedaan dan persamaan keempat metode tersebut, berikut 

disajikan tabel perbandingan: 

Tabel 1. Perbandingan Karakteristik Metode-Metode Ushul Fiqh 

Aspek Istihsan Maslahah 

Mursalah 

'Urf Sadd al-

Zari'ah 

Definisi Pengecualian 

dari ketentuan 

umum 

berdasarkan 

pertimbangan 

keadilan 

Kemaslahatan yang 

tidak ada dalil 

khusus yang 

mengakui atau 

membatalkannya 

Kebiasaan 

yang berlaku 

dan diterima 

masyarakat 

Menutup jalan 

yang mengarah 

kepada 

kerusakan atau 

maksiat 

Orientasi Keadilan 

substantif dalam 

kasus khusus 

Kemaslahatan 

umum sesuai 

maqasid syariah 

Adaptasi 

dengan 

konteks sosial 

budaya 

Pencegahan 

kerusakan 

secara preventif 



TOFEDU: The Future of Education Journal   Vol 5, No. 1, Tahun 2026 

 

 

 

35  
 

 

 

This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License. 

 

E-ISSN 2961-7553  
P-ISSN 2963-8135 

Landasan 

Filosofis 

Keadilan dan 

kemudahan 

Kemaslahatan dan 

rahmat 

Realitas sosial 

dan tradisi 

Kehati-hatian 

dan prinsip 

darurat mafasid 

Sifat 

Pendekatan 

Eksepsional dan 

kasuistik 

Universal dan 

prinsipil 

Kontekstual 

dan kultural 

Preventif dan 

antisipatif 

Ruang 

Lingkup 

Kasus-kasus 

khusus yang 

memerlukan 

pengecualian 

Persoalan baru yang 

tidak ada nashnya 

Persoalan 

yang terkait 

dengan adat 

dan tradisi 

Persoalan yang 

berpotensi 

menimbulkan 

kerusakan 

Mazhab 

Pendukung 

Hanafi dan 

Maliki 

Maliki Semua 

mazhab 

Maliki dan 

Hanbali 

Kriteria 

Validitas 

Adanya dalil 

khusus yang 

lebih kuat untuk 

pengecualian 

Tidak bertentangan 

dengan nash qath'i 

dan sejalan dengan 

maqasid 

Tidak 

bertentangan 

dengan syariah 

Kepastian atau 

kemungkinan 

besar mengarah 

pada kerusakan 

Aplikasi 

Kontemporer 

Hukum 

ekonomi, 

transaksi 

modern 

Kebijakan publik, 

regulasi baru 

Hukum 

keluarga, 

transaksi lokal 

Regulasi 

preventif, 

ethical 

boundaries 

Dari tabel di atas, terlihat bahwa masing-masing metode memiliki fokus dan pendekatan 

yang berbeda namun saling melengkapi. Istihsan fokus pada keadilan substantif dalam kasus-

kasus khusus, maslahah mursalah berorientasi pada kemaslahatan umum, 'urf mengakomodasi 

realitas sosial budaya, dan sadd al-zari'ah berfungsi preventif terhadap potensi kerusakan. 

Integrasi keempat metode ini dapat menghasilkan penetapan hukum yang komprehensif dan 

responsif terhadap kompleksitas persoalan kontemporer. 

Pembahasan   

1. Aplikasi Istihsan 

Istihsan memiliki aplikasi yang luas dalam berbagai bidang hukum Islam kontemporer, 

terutama dalam kasus-kasus yang memerlukan pengecualian dari ketentuan umum demi 

mewujudkan keadilan. Dalam bidang ekonomi syariah, istihsan digunakan untuk melegitimasi 

beberapa akad kontemporer yang secara formal mungkin menyerupai praktik yang dilarang, 

namun substansinya berbeda dan memberikan kemaslahatan. Contohnya adalah akad ijarah 

muntahiya bi al-tamlik (sewa yang berakhir dengan kepemilikan) yang secara formal 

menyerupai bay' dan salam (jual beli dengan dua akad) yang dilarang, namun substansinya 

berbeda karena tujuannya memberikan kemudahan bagi konsumen untuk memiliki barang 

melalui skema sewa (Antonio, 2001). 

Dalam hukum keluarga kontemporer, istihsan diterapkan dalam persoalan perceraian 

melalui pengadilan. Meskipun secara prinsip Islam memberikan hak talak kepada suami, 

namun untuk melindungi hak-hak istri dan mencegah penyalahgunaan hak talak, banyak negara 

Muslim menerapkan ketentuan bahwa perceraian harus melalui pengadilan. Ini merupakan 

bentuk istihsan karena mengecualikan praktik umum talak yang dapat dilakukan suami secara 

sepihak demi mewujudkan keadilan dan perlindungan terhadap perempuan (Nasution, 2002). 

Dalam bidang medis, istihsan digunakan untuk melegitimasi transplantasi organ dari 

orang yang baru meninggal. Meskipun secara prinsip tubuh manusia harus dihormati dan tidak 

boleh dimutilasi, namun dalam kondisi darurat di mana transplantasi organ dapat 

menyelamatkan nyawa orang lain, praktik ini diperbolehkan berdasarkan istihsan. 

Pertimbangan kemaslahatan yang lebih besar (menyelamatkan nyawa) mengalahkan 

pertimbangan umum tentang penghormatan terhadap jenazah (Hosen, 2004). 



TOFEDU: The Future of Education Journal   Vol 5, No. 1, Tahun 2026 

 

 

 

36  
 

 

 

This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License. 

 

E-ISSN 2961-7553  
P-ISSN 2963-8135 

2. Aplikasi Maslahah Mursalah 

Maslahah mursalah menjadi metode yang sangat relevan dalam merespons persoalan-

persoalan kontemporer yang tidak ada precedent-nya dalam tradisi klasik. Dalam bidang 

kebijakan publik, maslahah mursalah menjadi landasan bagi pemerintah untuk membuat 

regulasi demi kemaslahatan umum. Contohnya adalah kebijakan wajib vaksinasi untuk 

mencegah penyebaran penyakit menular. Meskipun tidak ada nash yang secara eksplisit 

mewajibkan vaksinasi, namun berdasarkan prinsip hifz al-nafs (menjaga jiwa) yang merupakan 

salah satu maqasid syariah, kebijakan ini dapat dilegitimasi melalui maslahah mursalah (Al-

Qaradawi, 2007). 

Dalam bidang ekonomi digital, maslahah mursalah digunakan untuk menetapkan hukum 

berbagai transaksi dan model bisnis baru seperti e-commerce, cryptocurrency, dan peer-to-peer 

lending. Meskipun model-model bisnis ini tidak dikenal dalam tradisi klasik, namun selama 

memenuhi prinsip-prinsip dasar muamalah seperti transparansi, keadilan, dan tidak 

mengandung unsur gharar (ketidakpastian) dan riba, maka dapat diperbolehkan berdasarkan 

maslahah mursalah. Dewan Syariah Nasional Majelis Ulama Indonesia telah mengeluarkan 

berbagai fatwa tentang ekonomi digital dengan menggunakan pendekatan maslahah mursalah 

(DSN-MUI, 2018). 

Dalam bidang lingkungan hidup, maslahah mursalah menjadi landasan bagi kebijakan 

perlindungan lingkungan dan pembangunan berkelanjutan. Berdasarkan prinsip menjaga 

keberlangsungan kehidupan (istidamah) dan kemaslahatan generasi masa depan, regulasi 

tentang pengelolaan sumber daya alam, pengurangan emisi karbon, dan konservasi 

keanekaragaman hayati dapat dilegitimasi melalui maslahah mursalah meskipun tidak ada nash 

yang secara eksplisit mengaturnya (Mangunjaya, 2011). 

3. Aplikasi 'Urf 

'Urf memainkan peran penting dalam mengakomodasi keragaman praktik dan tradisi 

lokal dalam penetapan hukum Islam. Dalam hukum keluarga, 'urf digunakan untuk mengatur 

berbagai aspek yang terkait dengan tradisi perkawinan seperti mahar, walimah, dan mas kawin. 

Jumlah dan bentuk mahar yang berbeda-beda di setiap daerah merupakan contoh aplikasi 'urf, 

di mana hukum Islam memberikan fleksibilitas dengan hanya menetapkan prinsip dasarnya 

(adanya mahar) tanpa menentukan jumlah atau bentuk spesifiknya (Syarifuddin, 2006). 

Dalam bidang ekonomi dan transaksi, 'urf berperan dalam menentukan berbagai aspek 

kontrak yang tidak disebutkan secara eksplisit oleh para pihak. Misalnya, dalam jual beli, 

waktu dan tempat penyerahan barang jika tidak disebutkan dalam kontrak akan mengikuti 'urf 

yang berlaku di masyarakat setempat. Kaidah fiqhiyyah menyatakan "al-ma'ruf 'urfan ka al-

masyrut syarthan" (yang dikenal secara adat seperti yang disyaratkan secara eksplisit), 

menunjukkan kekuatan 'urf dalam mengatur aspek-aspek kontraktual (Zarqa, 2004). 

Dalam konteks kontemporer, 'urf juga digunakan untuk mengakomodasi praktik-praktik 

bisnis modern yang telah menjadi kebiasaan umum. Contohnya adalah praktik pemberian 

diskon, cashback, dan program loyalitas dalam bisnis retail. Meskipun praktik-praktik ini tidak 

dikenal dalam tradisi klasik, namun karena telah menjadi 'urf dalam dunia bisnis modern dan 

tidak bertentangan dengan prinsip-prinsip syariah, maka dapat diterima sebagai praktik yang 

sah (Zuhayli, 2002). 

4. Aplikasi Sadd al-Zari'ah 

Sadd al-zari'ah memiliki aplikasi yang luas dalam bidang regulasi dan pencegahan 

berbagai potensi kerusakan dalam kehidupan kontemporer. Dalam bidang keuangan syariah, 

prinsip sadd al-zari'ah digunakan untuk melarang praktik-praktik yang berpotensi mengarah 

kepada riba, meskipun secara formal tidak termasuk riba. Contohnya adalah larangan bay' al-

'inah (jual beli kembali) yang meskipun berbentuk jual beli, namun substansinya sama dengan 



TOFEDU: The Future of Education Journal   Vol 5, No. 1, Tahun 2026 

 

 

 

37  
 

 

 

This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License. 

 

E-ISSN 2961-7553  
P-ISSN 2963-8135 

praktik peminjaman dengan bunga, sehingga dilarang berdasarkan sadd al-zari'ah (Syafei, 

2001). 

Dalam bidang teknologi informasi dan media sosial, sadd al-zari'ah dapat digunakan 

sebagai landasan untuk mengatur konten dan perilaku digital yang berpotensi menimbulkan 

kerusakan. Misalnya, regulasi tentang hate speech, cyberbullying, dan penyebaran hoaks dapat 

dilegitimasi melalui prinsip sadd al-zari'ah karena praktik-praktik tersebut dapat mengarah 

kepada perpecahan sosial, kekerasan, dan berbagai kerusakan lainnya. Meskipun kebebasan 

berekspresi adalah hak dasar, namun ketika ekspresi tersebut berpotensi menimbulkan 

kerusakan yang lebih besar, maka dapat dibatasi berdasarkan sadd al-zari'ah (Kamali, 2008). 

Dalam bidang bioetika, sadd al-zari'ah menjadi pertimbangan penting dalam mengatur 

penelitian dan aplikasi teknologi biologi. Contohnya adalah regulasi tentang kloning manusia 

dan rekayasa genetik. Meskipun teknologi-teknologi ini dapat memberikan manfaat dalam 

bidang medis, namun potensi penyalahgunaannya untuk tujuan-tujuan yang bertentangan 

dengan etika dan nilai-nilai kemanusiaan membuat banyak ulama kontemporer berpendapat 

untuk melarang atau membatasi aplikasinya berdasarkan prinsip sadd al-zari'ah (Ghaly, 2010). 

Integrasi Metode-Metode Ushul Fiqh dalam Kerangka Maqasid Syariah 

1.  Maqasid Syariah sebagai Kerangka Filosofis Integratif 

Maqasid syariah atau tujuan-tujuan syariah merupakan kerangka filosofis yang dapat 

mengintegrasikan berbagai metode ushul fiqh dalam satu kesatuan yang koheren. Al-Syatibi 

mengidentifikasi lima tujuan utama syariah yang disebut al-kulliyyat al-khams atau al-

daruriyyat al-khams, yaitu hifz al-din (menjaga agama), hifz al-nafs (menjaga jiwa), hifz al-

'aql (menjaga akal), hifz al-nasl (menjaga keturunan), dan hifz al-mal (menjaga harta). Kelima 

tujuan ini menjadi orientasi utama dalam setiap penetapan hukum Islam (Al-Syatibi, 1997). 

Keempat metode ushul fiqh yang dikaji dalam penelitian ini (istihsan, maslahah 

mursalah, 'urf, dan sadd al-zari'ah) semuanya berorientasi pada pencapaian maqasid syariah, 

meskipun dengan pendekatan yang berbeda. Istihsan berorientasi pada keadilan yang 

merupakan manifestasi dari maqasid syariah dalam level aplikasi. Maslahah mursalah secara 

eksplisit menggunakan maqasid sebagai kriteria validitas, di mana suatu kemaslahatan hanya 

dapat diterima jika sejalan dengan maqasid syariah. 'Urf diterima sebagai sumber hukum 

selama tidak bertentangan dengan maqasid syariah. Dan sadd al-zari'ah berfungsi melindungi 

maqasid syariah dari berbagai ancaman dan potensi kerusakan (Auda, 2008). 

Integrasi keempat metode dalam kerangka maqasid syariah menghasilkan pendekatan 

yang holistik dan komprehensif dalam penetapan hukum Islam kontemporer. Setiap metode 

dapat saling melengkapi dalam merespons kompleksitas persoalan kontemporer. Misalnya, 

dalam merespons persoalan ekonomi digital, maslahah mursalah dapat digunakan untuk 

melegitimasi model bisnis baru yang memberikan kemaslahatan, 'urf dapat mengakomodasi 

praktik-praktik bisnis yang telah menjadi kebiasaan umum, sadd al-zari'ah dapat 

mengantisipasi potensi penyalahgunaan teknologi, dan istihsan dapat memberikan solusi 

terhadap kasus-kasus khusus yang memerlukan pengecualian dari ketentuan umum (Al-

Raysuni, 2014). 

2. Framework Integratif dalam Penetapan Hukum Kontemporer 

Berdasarkan analisis terhadap karakteristik dan aplikasi keempat metode ushul fiqh serta 

orientasinya terhadap maqasid syariah, penelitian ini mengembangkan framework integratif 

dalam penetapan hukum Islam kontemporer. Framework ini terdiri dari beberapa tahapan yang 

sistematis: 

 

 

 



TOFEDU: The Future of Education Journal   Vol 5, No. 1, Tahun 2026 

 

 

 

38  
 

 

 

This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License. 

 

E-ISSN 2961-7553  
P-ISSN 2963-8135 

Tabel 2. Framework Integratif Penetapan Hukum Islam Kontemporer 

Tahapan Aktivitas Metode yang 

Digunakan 

Output 

1. Identifikasi 

Persoalan 

Mengidentifikasi dan memahami 

persoalan hukum kontemporer 

secara komprehensif 

Studi kasus, 

analisis 

konteks 

Deskripsi lengkap 

persoalan 

2. 

Penelusuran 

Nash 

Menelusuri apakah ada nash 

eksplisit (al-Quran dan Hadis) yang 

mengatur persoalan tersebut 

Metode tafsir 

dan hadis 

Nash yang relevan 

(jika ada) 

3. Analisis 

'Urf 

Menganalisis apakah ada tradisi 

atau kebiasaan masyarakat yang 

relevan 

'Urf Identifikasi praktik 

lokal yang sah 

4. Evaluasi 

Maslahah 

Mengidentifikasi kemaslahatan 

yang hendak dicapai dan 

kesesuaiannya dengan maqasid 

syariah 

Maslahah 

Mursalah 

Orientasi 

kemaslahatan 

5. Antisipasi 

Risiko 

Mengidentifikasi potensi 

kerusakan atau penyalahgunaan 

Sadd al-Zari'ah Identifikasi risiko 

dan preventif 

measures 

6. 

Pertimbangan 

Keadilan 

Menganalisis apakah ketentuan 

umum perlu dikecualikan demi 

keadilan substantif 

Istihsan Solusi yang 

berkeadilan 

7. Penetapan 

Hukum 

Menetapkan hukum berdasarkan 

integrasi semua pertimbangan di 

atas 

Integrasi semua 

metode 

Hukum yang 

responsif dan adil 

8. Evaluasi 

Maqasid 

Memastikan penetapan hukum 

sejalan dengan maqasid syariah 

Analisis 

maqasid 

Validasi final 

Framework ini menunjukkan bahwa penetapan hukum Islam kontemporer harus 

dilakukan secara sistematis dan komprehensif dengan mengintegrasikan berbagai metode ushul 

fiqh. Setiap metode memberikan kontribusi yang spesifik dalam tahapan tertentu, dan semua 

tahapan berorientasi pada pencapaian maqasid syariah sebagai tujuan akhir (Kamali, 2008). 

3. Studi Kasus: Aplikasi Framework Integratif 

Untuk mengilustrasikan penerapan framework integratif, berikut disajikan studi kasus tentang 

penetapan hukum cryptocurrency dalam perspektif hukum Islam: 

Tahap 1: Identifikasi Persoalan Cryptocurrency adalah mata uang digital yang menggunakan 

teknologi blockchain untuk keamanan transaksi. Bitcoin, Ethereum, dan berbagai 

cryptocurrency lainnya telah menjadi fenomena global dengan kapitalisasi pasar triliunan dolar. 

Pertanyaan hukumnya adalah: apakah cryptocurrency halal atau haram dalam perspektif 

hukum Islam? 

Tahap 2: Penelusuran Nash Tidak ada nash eksplisit dalam al-Quran dan Hadis yang 

mengatur tentang cryptocurrency karena teknologi ini baru muncul pada abad ke-21. Oleh 

karena itu, perlu menggunakan metode ijtihad untuk menetapkan hukumnya (Irfan, 2021). 

Tahap 3: Analisis 'Urf Cryptocurrency belum menjadi 'urf yang diterima secara luas di 

masyarakat Muslim. Namun, di beberapa negara Muslim seperti Uni Emirat Arab dan 

Malaysia, cryptocurrency mulai diterima dan diregulasi. Praktik yang berkembang 

menunjukkan bahwa cryptocurrency dapat diterima asalkan memenuhi prinsip-prinsip syariah 

(Alqahtani, 2022). 

 



TOFEDU: The Future of Education Journal   Vol 5, No. 1, Tahun 2026 

 

 

 

39  
 

 

 

This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License. 

 

E-ISSN 2961-7553  
P-ISSN 2963-8135 

Tahap 4: Evaluasi Maslahah Cryptocurrency memiliki beberapa manfaat potensial seperti 

efisiensi transaksi lintas negara, inklusi keuangan bagi masyarakat yang tidak terlayani 

perbankan konvensional, dan transparansi melalui teknologi blockchain. Manfaat-manfaat ini 

sejalan dengan maqasid syariah dalam aspek hifz al-mal (menjaga harta). Namun, perlu 

dipastikan tidak ada unsur gharar (ketidakpastian berlebihan) dan maysir (spekulasi) (Abu 

Bakar, 2019). 

Tahap 5: Antisipasi Risiko (Sadd al-Zari'ah) Cryptocurrency memiliki beberapa risiko: 

volatilitas harga yang ekstrem, potensi penggunaan untuk aktivitas ilegal, kurangnya regulasi, 

dan potensi kerugian besar bagi investor. Berdasarkan prinsip sadd al-zari'ah, perlu ada 

mekanisme untuk meminimalkan risiko-risiko tersebut, seperti regulasi yang ketat, edukasi 

investor, dan larangan penggunaan untuk aktivitas yang haram (Meera, 2018). 

Tahap 6: Pertimbangan Keadilan (Istihsan) Dalam kasus tertentu di mana cryptocurrency 

digunakan untuk tujuan yang jelas halal (seperti transaksi jual beli normal) dan dengan tingkat 

volatilitas yang terkelola, berdasarkan istihsan dapat diperbolehkan meskipun terdapat 

ketidakpastian dalam valuasinya. Pertimbangan keadilan adalah memberikan akses kepada 

masyarakat terhadap teknologi keuangan baru yang dapat memberikan manfaat (Zaharuddin, 

2020). 

Tahap 7: Penetapan Hukum Berdasarkan integrasi semua pertimbangan di atas, dapat 

ditetapkan bahwa cryptocurrency pada dasarnya mubah (boleh) dengan syarat: pertama, 

cryptocurrency yang digunakan memiliki underlying asset atau utility yang jelas, bukan hanya 

spekulasi murni. Kedua, transaksi cryptocurrency tidak mengandung unsur gharar berlebihan, 

riba, dan maysir. Ketiga, cryptocurrency tidak digunakan untuk aktivitas yang haram. Keempat, 

ada regulasi yang jelas untuk melindungi konsumen (Zulkifli, 2019). 

Tahap 8: Evaluasi Maqasid Penetapan hukum ini sejalan dengan maqasid syariah karena: 

melindungi harta umat (hifz al-mal) melalui regulasi yang ketat, memberikan kemudahan 

dalam muamalah sesuai dengan prinsip raf' al-haraj (menghilangkan kesulitan), dan 

mendorong inovasi yang bermanfaat bagi umat (Laldin, 2018). 

Studi kasus ini menunjukkan bagaimana framework integratif dapat diterapkan dalam 

menetapkan hukum terhadap persoalan kontemporer yang kompleks. Setiap metode ushul fiqh 

memberikan kontribusi yang spesifik dan saling melengkapi dalam menghasilkan penetapan 

hukum yang komprehensif, responsif, dan tetap berakar pada prinsip-prinsip syariah. 

Tantangan dan Prospek Pengembangan Metodologi Ushul Fiqh Kontemporer 

1. Tantangan dalam Aplikasi Metode-Metode Ushul Fiqh 

Meskipun keempat metode ushul fiqh yang dikaji memiliki potensi besar dalam merespons 

persoalan kontemporer, terdapat beberapa tantangan dalam aplikasinya. Pertama, subjektivitas 

dalam penerapan metode-metode tersebut. Istihsan, misalnya, sering dikritik karena dianggap 

terlalu subjektif dalam menentukan apa yang "lebih baik" dalam kasus tertentu. Maslahah 

mursalah juga menghadapi tantangan dalam menentukan apa yang benar-benar merupakan 

kemaslahatan yang sejalan dengan maqasid syariah (Kamali, 2003). 

Kedua, perbedaan pendapat di kalangan ulama tentang validitas dan ruang lingkup penggunaan 

metode-metode tersebut. Sementara mazhab Hanafi dan Maliki mengakui istihsan, mazhab 

Syafi'i cenderung menolaknya. Demikian pula, penggunaan sadd al-zari'ah lebih luas di 

kalangan mazhab Maliki dan Hanbali dibandingkan dengan mazhab lainnya. Perbedaan 

pendapat ini dapat menghasilkan kesimpulan hukum yang berbeda untuk kasus yang sama 

(Hallaq, 1997). 

Ketiga, kompleksitas persoalan kontemporer yang sering kali melibatkan aspek teknis yang 

memerlukan keahlian khusus. Misalnya, untuk menetapkan hukum tentang teknologi 

blockchain atau artificial intelligence, tidak cukup hanya memahami ushul fiqh, tetapi juga 



TOFEDU: The Future of Education Journal   Vol 5, No. 1, Tahun 2026 

 

 

 

40  
 

 

 

This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License. 

 

E-ISSN 2961-7553  
P-ISSN 2963-8135 

perlu memahami aspek teknis teknologi tersebut. Hal ini menuntut kolaborasi antara ulama 

dengan para ahli dalam bidang-bidang teknis (Auda, 2008). 

Keempat, tekanan dari berbagai kepentingan, baik politik, ekonomi, maupun sosial, yang dapat 

mempengaruhi objektiv penetapan hukum. Dalam konteks ekonomi syariah, misalnya, kadang-

kadang terdapat tekanan dari industri untuk melegitimasi produk-produk tertentu meskipun 

secara syar'i masih dipertanyakan. Ulama perlu menjaga independensi dan integritas dalam 

penetapan hukum (Warde, 2010). 

2. Prospek Pengembangan Metodologi Ushul Fiqh Kontemporer 

Meskipun menghadapi berbagai tantangan, terdapat beberapa prospek positif dalam 

pengembangan metodologi ushul fiqh kontemporer. Pertama, pengembangan pendekatan 

interdisipliner yang mengintegrasikan ushul fiqh dengan berbagai disiplin ilmu modern seperti 

filsafat hukum, sosiologi hukum, ekonomi, dan sains. Pendekatan interdisipliner ini dapat 

menghasilkan penetapan hukum yang lebih komprehensif dan responsif terhadap kompleksitas 

persoalan kontemporer (Auda, 2008). 

Kedua, revitalisasi maqasid syariah sebagai kerangka metodologis yang lebih fleksibel dan 

aplikatif. Para sarjana kontemporer seperti Jasser Auda telah mengembangkan pendekatan 

sistem dalam memahami maqasid syariah yang tidak hanya memandang maqasid sebagai 

tujuan-tujuan tertentu, tetapi juga sebagai sistem nilai yang dinamis dan holistik. Pendekatan 

ini membuka peluang untuk pengembangan metodologi yang lebih inovatif (Auda, 2008). 

Ketiga, penggunaan teknologi informasi dalam pengembangan metodologi ushul fiqh. 

Database digital tentang fatwa-fatwa kontemporer, sistem pakar berbasis artificial intelligence 

untuk analisis hukum, dan platform kolaboratif untuk ijtihad jama'i (kolektif) dapat 

meningkatkan kualitas dan aksesibilitas penetapan hukum Islam kontemporer (Brockopp, 

2003). 

Keempat, penguatan institusi ijtihad kolektif yang melibatkan para ulama dari berbagai mazhab 

dan negara untuk membahas persoalan-persoalan kontemporer yang bersifat global. Lembaga-

lembaga seperti Islamic Fiqh Academy, International Institute of Islamic Thought, dan berbagai 

dewan syariah nasional dapat menjadi forum ijtihad kolektif yang kredibel dan otoritatif (Al-

Alwani, 1993). 

 

KESIMPULAN     

Berdasarkan analisis mendalam terhadap dinamika ushul fiqh dalam penetapan hukum 

Islam kontemporer, dapat ditarik beberapa kesimpulan penting. Pertama, keempat metode 

ushul fiqh yang dikaji (istihsan, maslahah mursalah, 'urf, dan sadd al-zari'ah) memiliki 

karakteristik yang berbeda namun saling melengkapi dalam penetapan hukum Islam 

kontemporer. Istihsan berorientasi pada keadilan substantif dalam kasus khusus, maslahah 

mursalah fokus pada kemaslahatan umum, 'urf mengakomodasi realitas sosial budaya, dan sadd 

al-zari'ah berfungsi preventif terhadap potensi kerusakan. 

Kedua, aplikasi keempat metode tersebut menunjukkan fleksibilitas dan relevansi yang 

signifikan dalam merespons berbagai persoalan hukum Islam kontemporer, mulai dari ekonomi 

digital, bioetika, hukum keluarga, hingga kebijakan publik. Setiap metode memberikan 

kontribusi yang spesifik dalam merespons kompleksitas persoalan kontemporer yang tidak 

ditemukan precedent-nya dalam tradisi klasik. 

Ketiga, integrasi keempat metode dalam kerangka maqasid syariah menghasilkan 

pendekatan yang holistik dan komprehensif dalam penetapan hukum Islam kontemporer. 

Maqasid syariah berfungsi sebagai kerangka filosofis yang menyatukan berbagai metode ushul 

fiqh dalam satu orientasi nilai yang koheren, yaitu pencapaian kemaslahatan umat dan 

perlindungan terhadap lima tujuan utama syariah (hifz al-din, al-nafs, al-'aql, al-nasl, dan al-



TOFEDU: The Future of Education Journal   Vol 5, No. 1, Tahun 2026 

 

 

 

41  
 

 

 

This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License. 

 

E-ISSN 2961-7553  
P-ISSN 2963-8135 

mal). 

Keempat, framework integratif yang dikembangkan dalam penelitian ini menawarkan 

pendekatan sistematis dalam penetapan hukum Islam kontemporer yang mensinergikan 

berbagai metode ushul fiqh dalam tahapan-tahapan yang terstruktur. Framework ini dapat 

menjadi panduan praktis bagi para mujtahid dan lembaga-lembaga fatwa dalam merespons 

persoalan-persoalan kontemporer. 

Kelima, meskipun menghadapi berbagai tantangan seperti subjektivitas, perbedaan 

pendapat ulama, kompleksitas persoalan kontemporer, dan tekanan dari berbagai kepentingan, 

pengembangan metodologi ushul fiqh kontemporer memiliki prospek yang positif melalui 

pendekatan interdisipliner, revitalisasi maqasid syariah, pemanfaatan teknologi informasi, dan 

penguatan institusi ijtihad kolektif. 

Penelitian ini merekomendasikan beberapa hal: Pertama, pengembangan lebih lanjut 

framework integratif yang telah dirumuskan melalui uji coba aplikasi pada berbagai kasus 

kontemporer spesifik. Kedua, penguatan kapasitas ulama dan lembaga-lembaga fatwa dalam 

memahami dan menerapkan metode-metode ushul fiqh secara integratif. Ketiga, 

pengembangan kolaborasi antara ulama dengan para ahli di berbagai bidang dalam penetapan 

hukum Islam kontemporer. Keempat, penelitian lanjutan tentang aplikasi spesifik keempat 

metode ushul fiqh dalam berbagai isu kontemporer seperti artificial intelligence, gene editing, 

cryptocurrency, dan persoalan-persoalan lain yang terus berkembang. 

 

DAFTAR PUSTAKA   

Daftar Pustaka harus ditulis dengan mengacu kepada format APA 7th   

Abu Bakar, M. (2019). "Shariah Analysis of Bitcoin, Cryptocurrency and Blockchain." Journal 

of Islamic Banking and Finance, 7(2), 45-58. https://doi.org/10.15640/jibf.v7n2a5 

Al-Alwani, T. J. (1993). Ijtihad. Herndon: International Institute of Islamic Thought. 

Al-Ghazali, A. H. (1993). Al-Mustasfa min 'Ilm al-Usul. Beirut: Dar al-Kutub al-'Ilmiyyah. 

Al-Qarafi, S. A. (1994). Al-Furuq. Beirut: Dar al-Kutub al-'Ilmiyyah. 

Al-Qaradawi, Y. (2007). Fiqh Prioritas: Sebuah Kajian Baru Berdasarkan Al-Quran dan As-

Sunnah. Jakarta: Robbani Press. 

Alqahtani, F. (2022). "Islamic Finance and Cryptocurrency: A Systematic Literature Review." 

Journal of Islamic Accounting and Business Research, 13(6), 950-970. 

https://doi.org/10.1108/JIABR-11-2020-0356 

Al-Raysuni, A. (1992). Nazariyyat al-Maqasid 'inda al-Imam al-Syatibi. Herndon: 

International Institute of Islamic Thought. 

Al-Raysuni, A. (2014). Maqasid al-Maqasid: The Purposes Behind the Purposes of Islamic 

Law. London: International Institute of Islamic Thought. 

Al-Sarakhsi, S. A. (1993). Usul al-Sarakhsi. Beirut: Dar al-Ma'rifah. 

Al-Syatibi, A. I. (1997). Al-Muwafaqat fi Usul al-Syari'ah. Kairo: Dar Ibn Affan. 

Al-Zuhayli, W. (2006). Usul al-Fiqh al-Islami. Damaskus: Dar al-Fikr. 

Antonio, M. S. (2001). Bank Syariah: Dari Teori ke Praktik. Jakarta: Gema Insani Press. 

Auda, J. (2008). Maqasid al-Shariah as Philosophy of Islamic Law: A Systems Approach. 

London: International Institute of Islamic Thought. 

Brockopp, J. E. (2003). "Islamic Legal Studies." Journal of Religious Ethics, 31(1), 61-83. 

https://doi.org/10.1111/1467-9795.00122 

DSN-MUI. (2018). Fatwa DSN-MUI No. 117/DSN-MUI/II/2018 tentang Layanan Pembiayaan 

Berbasis Teknologi Informasi Berdasarkan Prinsip Syariah. Jakarta: Dewan Syariah 

Nasional - Majelis Ulama Indonesia. 

Ghaly, M. (2010). "Human Cloning Through the Eyes of Muslim Scholars: The New 

https://doi.org/10.15640/jibf.v7n2a5
https://doi.org/10.15640/jibf.v7n2a5
https://doi.org/10.1108/JIABR-11-2020-0356
https://doi.org/10.1108/JIABR-11-2020-0356
https://doi.org/10.1111/1467-9795.00122
https://doi.org/10.1111/1467-9795.00122


TOFEDU: The Future of Education Journal   Vol 5, No. 1, Tahun 2026 

 

 

 

42  
 

 

 

This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License. 

 

E-ISSN 2961-7553  
P-ISSN 2963-8135 

Phenomenon of the Islamic International Religioscientific Institutions." Zygon, 45(1), 

7-35. https://doi.org/10.1111/j.1467-9744.2009.01056.x 

Hallaq, W. B. (1997). A History of Islamic Legal Theories: An Introduction to Sunni Usul al-

Fiqh. Cambridge: Cambridge University Press. 

Hosen, N. (2004). "Behind the Scenes: Fatwas of Majelis Ulama Indonesia (1975-1998)." 

Journal of Islamic Studies, 15(2), 147-179. https://doi.org/10.1093/jis/15.2.147 

Ibn Nujaym, Z. (1999). Al-Asybah wa al-Naza'ir. Beirut: Dar al-Kutub al-'Ilmiyyah. 

Ibn Qayyim al-Jawziyyah. (1991). I'lam al-Muwaqqi'in 'an Rabb al-'Alamin. Beirut: Dar al-

Kutub al-'Ilmiyyah. 

Irfan, M. (2021). "Cryptocurrency and Islamic Finance: A Comprehensive Analysis." 

International Journal of Islamic Economics and Finance Studies, 7(3), 88-105. 

https://doi.org/10.25272/ijisef.897695 

Kamali, M. H. (2003). Principles of Islamic Jurisprudence. Cambridge: Islamic Texts Society. 

Kamali, M. H. (2008). Shari'ah Law: An Introduction. Oxford: Oneworld Publications. 

Laldin, M. A. (2018). "Islamic Finance and Fintech: Opportunities and Challenges." Islamic 

Banking and Finance Review, 5(1), 1-15. 

Mangunjaya, F. M. (2011). "Developing Environmental Awareness and Conservation through 

Islamic Teaching." Journal of Islamic Studies, 22(1), 36-49. 

https://doi.org/10.1093/jis/etq067 

Meera, A. K. M. (2018). "Cryptocurrencies from Islamic Perspectives: The Case of Bitcoin." 

Bulletin of Monetary Economics and Banking, 20(4), 475-492. 

https://doi.org/10.21098/bemp.v20i4.902 

Miles, M. B., & Huberman, A. M. (1994). Qualitative Data Analysis: An Expanded 

Sourcebook. Thousand Oaks: Sage Publications. 

Nasution, K. (2002). "Status Wanita di Asia Tenggara: Studi terhadap Undang-Undang 

Perkawinan Muslim Kontemporer di Indonesia dan Malaysia." Leiden: INIS. 

Opwis, F. (2010). Maslaha and the Purpose of the Law: Islamic Discourse on Legal Change 

from the 4th/10th to 8th/14th Century. Leiden: Brill. 

Syafei, R. (2001). Fiqh Muamalah. Bandung: Pustaka Setia. 

Syarifuddin, A. (2006). Hukum Perkawinan Islam di Indonesia: Antara Fiqh Munakahat dan 

Undang-Undang Perkawinan. Jakarta: Kencana. 

Warde, I. (2010). Islamic Finance in the Global Economy. Edinburgh: Edinburgh University 

Press. 

Zaharuddin, R. (2020). "Bitcoin dan Cryptocurrency: Analisis Hukum Islam." Jurnal Syariah, 

28(2), 201-220. https://doi.org/10.22452/js.vol28no2.1 

Zarqa, M. A. (2004). "Islamic Jurisprudence and the Modern Economic System." Islamic 

Economic Studies, 11(2), 1-16. 

Zed, M. (2008). Metode Penelitian Kepustakaan. Jakarta: Yayasan Obor Indonesia. 

Zulkifli, H. (2019). "Cryptocurrency and Its Shariah Compliance: A Systematic Literature 

Review." International Journal of Management and Applied Research, 6(4), 306-319. 

https://doi.org/10.18646/2056.64.19-023 

Zuhayli, W. (2002). Al-Fiqh al-Islami wa Adillatuhu. Damaskus: Dar al-Fikr. 

 

 

https://doi.org/10.1111/j.1467-9744.2009.01056.x
https://doi.org/10.1111/j.1467-9744.2009.01056.x
https://doi.org/10.1093/jis/15.2.147
https://doi.org/10.1093/jis/15.2.147
https://doi.org/10.25272/ijisef.897695
https://doi.org/10.25272/ijisef.897695
https://doi.org/10.1093/jis/etq067
https://doi.org/10.1093/jis/etq067
https://doi.org/10.21098/bemp.v20i4.902
https://doi.org/10.21098/bemp.v20i4.902
https://doi.org/10.22452/js.vol28no2.1
https://doi.org/10.22452/js.vol28no2.1
https://doi.org/10.18646/2056.64.19-023
https://doi.org/10.18646/2056.64.19-023

