TOFEDU: The Future of Education Journal

Volume 5 Number 1 (2026) Page: 30-42
E-ISSN 2961-7553 P-ISSN 2963-8135
https://journal.tofedu.or.id/index.php/journal/index

The Dynamics of Ushul Figh in the Formulation of Contemporary Islamic
Law: An Analysis of Istihsan, Maslahah Mursalah, 'Urf,
and Sadd al-Zari'ah

M.Luthfi Al-Fatih*!, Khadijah 2,Widya Sari?
Email: fatihlu2@gmail.com @ khadijahmpd@uinib.ac.id widya.pirugaparabek@gmail.com
! Fakultas Tarbiyah dan Ilmu Keguruan, Universitas Islam Negeri Imam Bonjol, Padang, Indonesia

ABSTRACT

This study analyzes the dynamics of ushul figh in the formulation of contemporary Islamic law through
an in-depth examination of four ijtihad methodologies: istihsan, maslahah mursalah, 'urf, and sadd al-
zari'ah. The research employs a library research approach with content analysis methods applied to
classical and contemporary ushul figh literature. Data is collected from primary sources, including
classical ushul figh texts, and secondary sources such as relevant journals, books, and scholarly articles.
The analysis is conducted descriptively-comparatively to identify the characteristics, applications, and
relevance of each methodology in the context of contemporary Islamic law. The findings indicate that
all four methods exhibit significant flexibility and applicability in addressing contemporary legal issues.
Istihsan provides more just legal solutions through a substantive justice approach, maslahah mursalah
allows for the formulation of laws based on public interests not explicitly mentioned in the texts, urf
accommodates the social and cultural values of society, and sadd al-zari'ah serves as a preventive
measure against potential harm. This research reveals that integrating these four methods within the
framework of maqasid al-shari'ah can result in responsive, progressive legal rulings that remain rooted
in the foundational principles of shari'ah. The study recommends the development of a methodological
framework that integrates these four methods as an alternative solution to address the complexities of
contemporary Islamic legal issues.

Keywords: Contemporary Islamic Law, Istihsan, Maslahah Mursalah, Sadd al-Zari'ah, Ushul
Figh, ‘Urf

PENDAHULUAN

Dinamika kehidupan umat Islam kontemporer menghadirkan berbagai persoalan hukum
baru yang tidak ditemukan secara eksplisit dalam nash al-Quran dan hadis. Perkembangan
teknologi, transformasi sosial ekonomi, perubahan struktur masyarakat, dan globalisasi
menuntut respons hukum Islam yang adaptif namun tetap otentik. Dalam konteks ini, ushul
figh sebagai metodologi penetapan hukum Islam memainkan peran krusial dalam
menjembatani antara teks-teks klasik dengan realitas kontemporer yang terus berkembang
(Auda, 2008).

Metode-metode ijtihad dalam ushul figh seperti istihsan, maslahah mursalah, 'urf, dan
sadd al-zari'ah telah lama dikenal dalam tradisi keilmuan Islam. Namun, aplikasi dan
relevansinya dalam konteks kontemporer memerlukan kajian yang lebih mendalam. Istihsan
sebagai metode pengecualian dari ketentuan umum berdasarkan pertimbangan keadilan,
maslahah mursalah yang berfokus pada kemaslahatan umum, 'urf yang mengakomodasi
kebiasaan masyarakat, dan sadd al-zari'ah yang bersifat preventif terhadap kerusakan,
semuanya menawarkan pendekatan yang fleksibel dalam merespons perubahan zaman (Al-
Zuhayli, 2006).

30

E-ISSN 2961-7553

P-ISSN 2963-8135

This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License.



https://journal.tofedu.or.id/index.php/journal/index
mailto:fatihlu2@gmail.com%20@%20khadijahmpd@uinib.ac.id%20widya.pirugaparabek@gmail.com

TOFEDU: The Future of Education Journal Vol 5, No. 1, Tahun 2026

Kajian mengenai metode-metode ushul figh telah banyak dilakukan oleh para sarjana
Muslim klasik maupun kontemporer. Penelitian-penelitian terdahulu cenderung membahas
masing-masing metode secara terpisah. Al-Raysuni (1992) mengembangkan teori maqasid
syariah dalam konteks maslahah mursalah dengan penekanan pada tujuan-tujuan syariah.
Kamali (2003) menganalisis prinsip-prinsip ushul figh dalam perspektif modern dengan fokus
pada relevansinya bagi sistem hukum kontemporer. Sementara itu, Hallaq (1997) mengkaji
sejarah dan perkembangan teori hukum Islam dengan menekankan pada transformasi
metodologi ijtihad dari masa klasik hingga modern.

Beberapa penelitian mutakhir mulai mengeksplorasi aplikasi metode-metode ushul figh
dalam isu-isu kontemporer spesifik. Opwis (2010) meneliti konsep maslahah dalam teori
hukum Islam dan aplikasinya dalam hukum keluarga modern. Auda (2008) mengembangkan
pendekatan sistem dalam memahami maqasid syariah sebagai kerangka metodologis baru. Al-
Qaradawi (2007) mengkaji ijtihad kontemporer dengan menekankan pada moderasi dan
fleksibilitas dalam penetapan hukum. Namun, penelitian-penelitian tersebut belum
mengintegrasikan keempat metode (istihsan, maslahah mursalah, 'urf, dan sadd al-zari'ah)
dalam satu kerangka analisis komprehensif yang mengeksplorasi sinergi dan komplementaritas
antar metode tersebut.

Meskipun telah banyak penelitian tentang metode-metode ushul figh, masih terdapat
beberapa gap yang perlu diisi. Pertama, minimnya kajian yang mengintegrasikan keempat
metode (istihsan, maslahah mursalah, 'urf, dan sadd al-zari'ah) dalam satu framework analisis
yang kohesif untuk merespons persoalan hukum kontemporer. Kedua, kurangnya analisis
komparatif yang mendalam tentang karakteristik, kekuatan, dan keterbatasan masing-masing
metode serta bagaimana metode-metode tersebut dapat saling melengkapi. Ketiga, belum
adanya studi yang secara sistematis mengeksplorasi aplikasi sinergis keempat metode tersebut
dalam konteks isu-isu kontemporer spesifik seperti ekonomi digital, bioetika, dan teknologi
informasi. Keempat, minimnya kajian tentang bagaimana keempat metode ini dapat
diintegrasikan dalam kerangka magqasid syariah sebagai landasan filosofis yang menyatukan
prinsip-prinsip penetapan hukum Islam kontemporer.

Penelitian ini menawarkan beberapa kebaruan (novelty) yang membedakannya dari
penelitian-penelitian sebelumnya. Pertama, penelitian ini mengembangkan framework
integratif yang mensinergikan istihsan, maslahah mursalah, 'urf, dan sadd al-zari'ah sebagai
satu kesatuan metodologis dalam penetapan hukum Islam kontemporer. Kedua, penelitian ini
menganalisis karakteristik dan dinamika masing-masing metode secara komparatif untuk
mengidentifikasi bagaimana metode-metode tersebut dapat saling melengkapi dalam
merespons kompleksitas persoalan hukum modern. Ketiga, penelitian ini mengeksplorasi
aplikasi sinergis keempat metode dalam konteks maqasid syariah sebagai landasan filosofis
yang memberikan koherensi dan orientasi nilai pada penetapan hukum. Keempat, penelitian ini
memberikan kontribusi teoretis dalam pengembangan metodologi ushul figh kontemporer yang
responsif terhadap perubahan zaman namun tetap berakar pada prinsip-prinsip fundamental
syariah.

METODE PENELITIAN

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan jenis library research
(penelitian kepustakaan). Pendekatan kualitatif dipilih karena penelitian ini bertujuan untuk
memahami dan menganalisis konsep-konsep metodologis dalam ushul figh secara mendalam.
Library research dipilih sebagai metode penelitian karena fokus kajian adalah analisis
konseptual dan teoretis terhadap metode-metode ushul figh yang terdokumentasi dalam
berbagai literatur klasik dan kontemporer (Zed, 2008).

31

E-ISSN 2961-7553

P-ISSN 2963-8135

This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License.




TOFEDU: The Future of Education Journal Vol 5, No. 1, Tahun 2026

Sumber data dalam penelitian ini terdiri dari sumber primer dan sekunder. Sumber primer
meliputi kitab-kitab ushul figh klasik seperti Al-Muwafaqat karya Al-Syatibi, Al-Mustasfa
karya Al-Ghazali, Usul al-Figh karya Al-Zuhayli, dan karya-karya ulama ushul figh lainnya.
Sumber sekunder meliputi jurnal ilmiah, buku-buku kontemporer tentang ushul figh dan
hukum Islam, artikel ilmiah, disertasi, dan tesis yang relevan dengan topik penelitian.
Pemilihan sumber data didasarkan pada relevansi, kredibilitas, dan kontribusinya terhadap
pemahaman tentang metode-metode ushul figh dalam konteks kontemporer.

Teknik pengumpulan data dilakukan melalui studi dokumentasi dengan cara
mengidentifikasi, mengumpulkan, dan mengkaji literatur-literatur yang relevan dengan topik
penelitian. Proses pengumpulan data dilakukan secara sistematis melalui beberapa tahap:
Pertama, identifikasi literatur primer dan sekunder yang relevan melalui penelusuran katalog
perpustakaan, database jurnal ilmiah, dan repository akademik. Kedua, seleksi dan klasifikasi
literatur berdasarkan relevansi dan kualitas akademik. Ketiga, pembacaan dan pencatatan
informasi penting dari setiap sumber yang telah dikumpulkan. Keempat, pengorganisasian data
berdasarkan tema-tema dan konsep-konsep yang menjadi fokus analisis.

Analisis data dilakukan menggunakan metode analisis konten (content analysis) dengan
pendekatan deskriptif-komparatif. Analisis konten digunakan untuk mengidentifikasi,
mengklasifikasi, dan menginterpretasi konsep-konsep, prinsip-prinsip, dan argumentasi yang
terdapat dalam literatur-literatur yang dikaji. Pendekatan deskriptif digunakan untuk
menjelaskan karakteristik, landasan teoritis, dan dinamika masing-masing metode ushul figh.
Pendekatan komparatif digunakan untuk membandingkan keempat metode (istihsan, maslahah
mursalah, 'urf, dan sadd al-zari'ah) dari aspek definisi, landasan hukum, karakteristik, aplikasi,
serta kelebihan dan keterbatasan masing-masing. Proses analisis dilakukan melalui tahapan
reduksi data, display data, dan penarikan kesimpulan (Miles & Huberman, 1994).

HASIL DAN PEMBAHASAN
Subheadings

Bagian ini merupakan bagian utama dari artikel dan biasanya merupakan bagian
terpanjang dari sebuah artikel. Hasil penelitian yang disajikan pada bagian ini merupakan hasil
dari proses analisis data yang jelas seperti perhitungan statistik dan proses pengujian atau
proses lainnya untuk pencapaian penelitiannya. Nyatakan hasil penelitian dengan singkat. Jika
hasil penelitian disajikan dalam bentuk tabel atau gambar, mohon dibuat dengan jelas.
1. Istihsan

Istihsan secara etimologis berarti menganggap baik atau mencari yang terbaik. Secara
terminologis, istthsan adalah metode penetapan hukum dengan cara mengecualikan ketentuan
dari kaidah umum atau qiyas jali (qiyas yang jelas) kepada ketentuan lain berdasarkan dalil
khusus yang menghendaki pengecualian tersebut demi mewujudkan kemaslahatan atau
keadilan. Istihsan dipraktikkan oleh mazhab Hanafi dan Maliki sebagai metode ijtihad yang
sah, sementara mazhab Syafi'i cenderung menolaknya dengan argumen bahwa istihsan dapat
membuka pintu subjektivitas yang berlebihan dalam penetapan hukum (Al-Zuhayli, 2006).

Landasan hukum istihsan bersumber dari beberapa dalil, antara lain firman Allah dalam
Surah Al-Zumar ayat 18 yang menganjurkan untuk mengikuti sebaik-baik perkataan, hadis
Nabi yang menyatakan bahwa apa yang dipandang baik oleh kaum muslimin maka baik pula
di sisi Allah, serta praktik para sahabat yang menggunakan pertimbangan keadilan dalam
menetapkan hukum. Menurut Al-Sarakhsi, istihsan merupakan metode yang memungkinkan
mujtahid untuk keluar dari ketentuan qiyas ketika penerapan qiyas tersebut akan menghasilkan
kesulitan atau ketidakadilan (Al-Sarakhsi, 1993).

Karakteristik utama istihsan adalah fleksibilitasnya dalam menghadapi kasus-kasus

32

E-ISSN 2961-7553

P-ISSN 2963-8135

This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License.




TOFEDU: The Future of Education Journal Vol 5, No. 1, Tahun 2026

khusus yang memerlukan penanganan berbeda dari ketentuan umum. Istihsan tidak berarti
meninggalkan dalil, melainkan berpindah dari satu dalil kepada dalil lain yang lebih kuat atau
lebih sesuai dengan konteks tertentu. Terdapat beberapa jenis istihsan: istihsan berdasarkan
nash, istihsan berdasarkan ijma', istihsan berdasarkan darurat, istithsan berdasarkan qiyas khafi
(qiyas tersembunyi), dan istihsan berdasarkan maslahah (Al-Zuhayli, 2006).

2. Maslahah Mursalah

Maslahah mursalah, atau disebut juga al-masalih al-mursalah, adalah kemaslahatan yang
tidak ada dalil khusus dari syara' yang mengakui atau membatalkannya. Kata "mursalah"
berarti terlepas atau bebas, dalam arti bebas dari dalil yang secara khusus mengakui atau
membatalkan kemaslahatan tersebut. Maslahah mursalah merupakan metode penetapan hukum
berdasarkan pertimbangan kemaslahatan yang sejalan dengan tujuan-tujuan syariah (maqasid
al-syariah) meskipun tidak ada nash yang secara eksplisit mengatur persoalan tersebut (Al-
Syatibi, 1997).

Landasan hukum maslahah mursalah berpijak pada prinsip bahwa syariah diturunkan
untuk mewujudkan kemaslahatan manusia, sebagaimana ditegaskan dalam berbagai ayat al-
Quran seperti Surah Al-Anbiya ayat 107 yang menyatakan bahwa Rasulullah diutus sebagai
rahmat bagi seluruh alam. Selain itu, praktik para sahabat seperti pengumpulan mushaf al-
Quran oleh Abu Bakar, penetapan mata uang oleh Umar ibn Khattab, dan berbagai kebijakan
lainnya yang tidak ada precedent langsung dari Nabi menunjukkan legitimasi maslahah
mursalah sebagai metode ijtihad (Al-Raysuni, 1992).

Karakteristik maslahah mursalah adalah orientasinya pada pencapaian kemaslahatan
umum yang sejalan dengan maqasid syariah. Untuk dapat diterima sebagai dasar penetapan
hukum, sebuah maslahah harus memenuhi beberapa syarat: pertama, kemaslahatan tersebut
harus nyata (haqiqiyyah) dan bukan hanya kemaslahatan yang bersifat ilusif atau subjektif.
Kedua, kemaslahatan tersebut harus bersifat umum (‘ammah) yang memberikan manfaat
kepada mayoritas umat, bukan hanya kepada individu atau kelompok tertentu. Ketiga,
kemaslahatan tersebut tidak boleh bertentangan dengan nash atau prinsip-prinsip syariah yang
qath'l (pasti). Keempat, kemaslahatan tersebut harus sejalan dengan maqasid syariah, baik
dalam level daruriyyat (kebutuhan primer), hajiyyat (kebutuhan sekunder), maupun tahsiniyyat
(kebutuhan tersier) (Al-Ghazali, 1993).

3. ‘Urf

'Urf secara etimologis berarti sesuatu yang dikenal atau diketahui. Secara terminologis,
'urf adalah kebiasaan atau tradisi yang berlaku dan diterima oleh masyarakat, baik berupa
perkataan maupun perbuatan. 'Urf sangat dekat dengan istilah adat, meskipun ada perbedaan
perspektif di mana "urf lebih menekankan pada aspek pengakuan kolektif masyarakat terhadap
suatu praktik, sementara adat lebih menekankan pada aspek kebiasaan yang berulang. Dalam
ushul figh, 'urf diakui sebagai salah satu sumber hukum yang dapat dijadikan pertimbangan
dalam penetapan hukum selama tidak bertentangan dengan nash (Al-Qarafi, 1994).

Landasan hukum 'urf dapat ditemukan dalam berbagai nash yang mengakui tradisi dan
kebiasaan masyarakat, seperti perintah Allah dalam Surah Al-A'raf ayat 199 untuk mengambil
yang ma'ruf (yang baik menurut kebiasaan). Hadis Nabi yang menyatakan bahwa apa yang
dipandang baik oleh kaum muslimin adalah baik di sisi Allah juga menjadi dalil legitimasi 'urf.
Selain itu, kaidah fighiyyah yang populer "al-'adah muhakkamah" (adat kebiasaan dapat
dijadikan hukum) menunjukkan pengakuan ulama terhadap peran 'urf dalam penetapan hukum
(Ibn Nujaym, 1999).

Karakteristik utama 'urf adalah fleksibilitasnya yang memungkinkan hukum Islam
beradaptasi dengan konteks sosial budaya yang beragam. 'Urf dibagi menjadi beberapa
kategori: pertama, berdasarkan cakupannya, 'urf terbagi menjadi 'urf 'amm (kebiasaan umum

33

E-ISSN 2961-7553

P-ISSN 2963-8135

This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License.




TOFEDU: The Future of Education Journal Vol 5, No. 1, Tahun 2026

yang berlaku di seluruh masyarakat) dan 'urf khass (kebiasaan khusus yang berlaku di kalangan
tertentu). Kedua, berdasarkan bentuknya, 'urf terbagi menjadi 'urf qawli (kebiasaan dalam
bentuk ucapan) dan 'urf fi'li (kebiasaan dalam bentuk perbuatan). Ketiga, berdasarkan
validitasnya, 'urf terbagi menjadi 'urf shahih (kebiasaan yang tidak bertentangan dengan
syariah) dan 'urf fasid (kebiasaan yang bertentangan dengan syariah). Hanya 'urf shahih yang
dapat dijadikan pertimbangan dalam penetapan hukum (Al-Zuhayli, 2006).

4. Sadd Al-Zari’ah

Sadd al-zari'ah secara harfiah berarti menutup jalan atau sarana. Secara terminologis,
sadd al-zari'ah adalah metode penetapan hukum dengan cara melarang atau membolehkan
suatu perbuatan yang pada dasarnya mubah, tetapi dapat menjadi sarana atau jalan menuju
kepada sesuatu yang dilarang atau diperintahkan. Metode ini bersifat preventif dengan tujuan
mengantisipasi potensi kerusakan atau maksiat sebelum terjadi. Mazhab Maliki dan Hanbali
dikenal sebagai mazhab yang paling banyak menggunakan metode ini, sementara mazhab
Hanafi dan Syafi'i lebih selektif dalam penerapannya (Ibn Qayyim al-Jawziyyah, 1991).

Landasan hukum sadd al-zari'ah dapat ditemukan dalam berbagai ayat al-Quran yang
melarang perbuatan yang dapat mengarah kepada kemaksiatan, seperti larangan mencaci
sesembahan orang musyrik dalam Surah Al-An'am ayat 108 karena dapat memicu mereka
untuk mencaci Allah. Hadis Nabi tentang larangan menjual anggur kepada orang yang akan
menjadikannya khamr juga menjadi dalil sadd al-zari'ah. Selain itu, kaidah fighiyyah "dar'u al-
mafasid mugaddamun 'ala jalbi al-masalih" (menolak kerusakan lebih didahulukan daripada
meraih kemaslahatan) menjadi landasan filosofis metode ini (Al-Qarafi, 1994).

Karakteristik utama sadd al-zari'ah adalah sifatnya yang preventif dan antisipatif dalam
menghadapi potensi kerusakan. Zari'ah dibagi menjadi empat tingkatan berdasarkan kadar
kepastian mengantarkan kepada kemaksiatan: pertama, zari'ah yang pasti mengantarkan
kepada kemaksiatan, seperti menggali sumur di jalan umum yang pasti akan membahayakan
orang. Kedua, zari'ah yang kemungkinan besar mengantarkan kepada kemaksiatan, seperti
menjual senjata di masa fitnah. Ketiga, zari'ah yang jarang mengantarkan kepada kemaksiatan,
seperti menanam anggur yang mungkin saja dijadikan khamr. Keempat, zari'ah yang sama
kemungkinannya antara mengantarkan kepada kemaksiatan atau tidak, seperti jual beli yang
bisa jadi mengandung unsur riba atau tidak. Tingkatan-tingkatan ini menentukan kekuatan
hukum pelarangan atau pembolehan suatu perbuatan (Ibn Qayyim al-Jawziyyah, 1991).

Keempat metode ushul figh yang dikaji dalam penelitian ini memiliki karakteristik yang
berbeda namun saling melengkapi dalam penetapan hukum Islam kontemporer. Untuk
memudahkan pemahaman tentang perbedaan dan persamaan keempat metode tersebut, berikut
disajikan tabel perbandingan:

Tabel 1. Perbandingan Karakteristik Metode-Metode Ushul Figh

Aspek Istihsan Maslahah '"Urf Sadd al-
Mursalah Zari'ah

Definisi Pengecualian Kemaslahatan yang | Kebiasaan Menutup jalan
dari  ketentuan | tidak ada  dalil | yang berlaku | yang mengarah
umum khusus yang | dan diterima | kepada
berdasarkan mengakui atau | masyarakat kerusakan atau
pertimbangan membatalkannya maksiat
keadilan

Orientasi Keadilan Kemaslahatan Adaptasi Pencegahan
substantif dalam | umum sesuai | dengan kerusakan
kasus khusus maqasid syariah konteks sosial | secara preventif

budaya

34

E-ISSN 2961-7553

P-ISSN 2963-8135

This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License.




TOFEDU: The Future of Education Journal Vol 5, No. 1, Tahun 2026

Landasan Keadilan  dan | Kemaslahatan dan | Realitas sosial | Kehati-hatian
Filosofis kemudahan rahmat dan tradisi dan prinsip
darurat mafasid
Sifat Eksepsional dan | Universal dan | Kontekstual Preventif  dan
Pendekatan kasuistik prinsipil dan kultural antisipatif
Ruang Kasus-kasus Persoalan baru yang | Persoalan Persoalan yang
Lingkup khusus yang | tidak ada nashnya yang terkait | berpotensi
memerlukan dengan  adat | menimbulkan
pengecualian dan tradisi kerusakan
Mazhab Hanafi dan | Maliki Semua Maliki dan
Pendukung Maliki mazhab Hanbali
Kriteria Adanya dalil | Tidak bertentangan | Tidak Kepastian atau
Validitas khusus yang | dengan nash qath'i | bertentangan | kemungkinan
lebih kuat untuk | dan sejalan dengan | dengan syariah | besar mengarah
pengecualian maqasid pada kerusakan
Aplikasi Hukum Kebijakan  publik, | Hukum Regulasi
Kontemporer | ekonomi, regulasi baru keluarga, preventif,
transaksi transaksi lokal | ethical
modern boundaries

Dari tabel di atas, terlihat bahwa masing-masing metode memiliki fokus dan pendekatan
yang berbeda namun saling melengkapi. Istihsan fokus pada keadilan substantif dalam kasus-
kasus khusus, maslahah mursalah berorientasi pada kemaslahatan umum, 'urf mengakomodasi
realitas sosial budaya, dan sadd al-zari'ah berfungsi preventif terhadap potensi kerusakan.
Integrasi keempat metode ini dapat menghasilkan penetapan hukum yang komprehensif dan
responsif terhadap kompleksitas persoalan kontemporer.

Pembahasan
1. Aplikasi Istihsan

Istthsan memiliki aplikasi yang luas dalam berbagai bidang hukum Islam kontemporer,
terutama dalam kasus-kasus yang memerlukan pengecualian dari ketentuan umum demi
mewujudkan keadilan. Dalam bidang ekonomi syariah, istihsan digunakan untuk melegitimasi
beberapa akad kontemporer yang secara formal mungkin menyerupai praktik yang dilarang,
namun substansinya berbeda dan memberikan kemaslahatan. Contohnya adalah akad ijarah
muntahiya bi al-tamlik (sewa yang berakhir dengan kepemilikan) yang secara formal
menyerupai bay' dan salam (jual beli dengan dua akad) yang dilarang, namun substansinya
berbeda karena tujuannya memberikan kemudahan bagi konsumen untuk memiliki barang
melalui skema sewa (Antonio, 2001).

Dalam hukum keluarga kontemporer, istihsan diterapkan dalam persoalan perceraian
melalui pengadilan. Meskipun secara prinsip Islam memberikan hak talak kepada suami,
namun untuk melindungi hak-hak istri dan mencegah penyalahgunaan hak talak, banyak negara
Muslim menerapkan ketentuan bahwa perceraian harus melalui pengadilan. Ini merupakan
bentuk istihsan karena mengecualikan praktik umum talak yang dapat dilakukan suami secara
sepihak demi mewujudkan keadilan dan perlindungan terhadap perempuan (Nasution, 2002).

Dalam bidang medis, istihsan digunakan untuk melegitimasi transplantasi organ dari
orang yang baru meninggal. Meskipun secara prinsip tubuh manusia harus dihormati dan tidak
boleh dimutilasi, namun dalam kondisi darurat di mana transplantasi organ dapat
menyelamatkan nyawa orang lain, praktik ini diperbolehkan berdasarkan istihsan.
Pertimbangan kemaslahatan yang lebih besar (menyelamatkan nyawa) mengalahkan
pertimbangan umum tentang penghormatan terhadap jenazah (Hosen, 2004).

35

E-ISSN 2961-7553

P-ISSN 2963-8135

This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License.




TOFEDU: The Future of Education Journal Vol 5, No. 1, Tahun 2026

2. Aplikasi Maslahah Mursalah

Maslahah mursalah menjadi metode yang sangat relevan dalam merespons persoalan-
persoalan kontemporer yang tidak ada precedent-nya dalam tradisi klasik. Dalam bidang
kebijakan publik, maslahah mursalah menjadi landasan bagi pemerintah untuk membuat
regulasi demi kemaslahatan umum. Contohnya adalah kebijakan wajib vaksinasi untuk
mencegah penyebaran penyakit menular. Meskipun tidak ada nash yang secara eksplisit
mewajibkan vaksinasi, namun berdasarkan prinsip hifz al-nafs (menjaga jiwa) yang merupakan
salah satu maqasid syariah, kebijakan ini dapat dilegitimasi melalui maslahah mursalah (Al-
Qaradawi, 2007).

Dalam bidang ekonomi digital, maslahah mursalah digunakan untuk menetapkan hukum
berbagai transaksi dan model bisnis baru seperti e-commerce, cryptocurrency, dan peer-to-peer
lending. Meskipun model-model bisnis ini tidak dikenal dalam tradisi klasik, namun selama
memenuhi prinsip-prinsip dasar muamalah seperti transparansi, keadilan, dan tidak
mengandung unsur gharar (ketidakpastian) dan riba, maka dapat diperbolehkan berdasarkan
maslahah mursalah. Dewan Syariah Nasional Majelis Ulama Indonesia telah mengeluarkan
berbagai fatwa tentang ekonomi digital dengan menggunakan pendekatan maslahah mursalah
(DSN-MUI, 2018).

Dalam bidang lingkungan hidup, maslahah mursalah menjadi landasan bagi kebijakan
perlindungan lingkungan dan pembangunan berkelanjutan. Berdasarkan prinsip menjaga
keberlangsungan kehidupan (istidamah) dan kemaslahatan generasi masa depan, regulasi
tentang pengelolaan sumber daya alam, pengurangan emisi karbon, dan konservasi
keanekaragaman hayati dapat dilegitimasi melalui maslahah mursalah meskipun tidak ada nash
yang secara eksplisit mengaturnya (Mangunjaya, 2011).

3. Aplikasi 'Urf

'Urf memainkan peran penting dalam mengakomodasi keragaman praktik dan tradisi
lokal dalam penetapan hukum Islam. Dalam hukum keluarga, 'urf digunakan untuk mengatur
berbagai aspek yang terkait dengan tradisi perkawinan seperti mahar, walimah, dan mas kawin.
Jumlah dan bentuk mahar yang berbeda-beda di setiap daerah merupakan contoh aplikasi 'urf,
di mana hukum Islam memberikan fleksibilitas dengan hanya menetapkan prinsip dasarnya
(adanya mahar) tanpa menentukan jumlah atau bentuk spesifiknya (Syarifuddin, 2006).

Dalam bidang ekonomi dan transaksi, 'urf berperan dalam menentukan berbagai aspek
kontrak yang tidak disebutkan secara eksplisit oleh para pihak. Misalnya, dalam jual beli,
waktu dan tempat penyerahan barang jika tidak disebutkan dalam kontrak akan mengikuti 'urf
yang berlaku di masyarakat setempat. Kaidah fighiyyah menyatakan "al-ma'ruf 'urfan ka al-
masyrut syarthan" (yang dikenal secara adat seperti yang disyaratkan secara eksplisit),
menunjukkan kekuatan 'urf dalam mengatur aspek-aspek kontraktual (Zarqa, 2004).

Dalam konteks kontemporer, 'urf juga digunakan untuk mengakomodasi praktik-praktik
bisnis modern yang telah menjadi kebiasaan umum. Contohnya adalah praktik pemberian
diskon, cashback, dan program loyalitas dalam bisnis retail. Meskipun praktik-praktik ini tidak
dikenal dalam tradisi klasik, namun karena telah menjadi 'urf dalam dunia bisnis modern dan
tidak bertentangan dengan prinsip-prinsip syariah, maka dapat diterima sebagai praktik yang
sah (Zuhayli, 2002).

4. Aplikasi Sadd al-Zari'ah

Sadd al-zari'ah memiliki aplikasi yang luas dalam bidang regulasi dan pencegahan
berbagai potensi kerusakan dalam kehidupan kontemporer. Dalam bidang keuangan syariah,
prinsip sadd al-zari'ah digunakan untuk melarang praktik-praktik yang berpotensi mengarah
kepada riba, meskipun secara formal tidak termasuk riba. Contohnya adalah larangan bay' al-
'inah (jual beli kembali) yang meskipun berbentuk jual beli, namun substansinya sama dengan

36

E-ISSN 2961-7553

P-ISSN 2963-8135

This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License.




TOFEDU: The Future of Education Journal Vol 5, No. 1, Tahun 2026

praktik peminjaman dengan bunga, sehingga dilarang berdasarkan sadd al-zari'ah (Syafei,
2001).

Dalam bidang teknologi informasi dan media sosial, sadd al-zari'ah dapat digunakan
sebagai landasan untuk mengatur konten dan perilaku digital yang berpotensi menimbulkan
kerusakan. Misalnya, regulasi tentang hate speech, cyberbullying, dan penyebaran hoaks dapat
dilegitimasi melalui prinsip sadd al-zari'ah karena praktik-praktik tersebut dapat mengarah
kepada perpecahan sosial, kekerasan, dan berbagai kerusakan lainnya. Meskipun kebebasan
berekspresi adalah hak dasar, namun ketika ekspresi tersebut berpotensi menimbulkan
kerusakan yang lebih besar, maka dapat dibatasi berdasarkan sadd al-zari'ah (Kamali, 2008).

Dalam bidang bioetika, sadd al-zari'ah menjadi pertimbangan penting dalam mengatur
penelitian dan aplikasi teknologi biologi. Contohnya adalah regulasi tentang kloning manusia
dan rekayasa genetik. Meskipun teknologi-teknologi ini dapat memberikan manfaat dalam
bidang medis, namun potensi penyalahgunaannya untuk tujuan-tujuan yang bertentangan
dengan etika dan nilai-nilai kemanusiaan membuat banyak ulama kontemporer berpendapat
untuk melarang atau membatasi aplikasinya berdasarkan prinsip sadd al-zari'ah (Ghaly, 2010).
Integrasi Metode-Metode Ushul Figh dalam Kerangka Maqasid Syariah

1. Magqasid Syariah sebagai Kerangka Filosofis Integratif

Magqasid syariah atau tujuan-tujuan syariah merupakan kerangka filosofis yang dapat
mengintegrasikan berbagai metode ushul figh dalam satu kesatuan yang koheren. Al-Syatibi
mengidentifikasi lima tujuan utama syariah yang disebut al-kulliyyat al-khams atau al-
daruriyyat al-khams, yaitu hifz al-din (menjaga agama), hifz al-nafs (menjaga jiwa), hifz al-
'aql (menjaga akal), hifz al-nasl (menjaga keturunan), dan hifz al-mal (menjaga harta). Kelima
tujuan ini menjadi orientasi utama dalam setiap penetapan hukum Islam (Al-Syatibi, 1997).

Keempat metode ushul figh yang dikaji dalam penelitian ini (istihsan, maslahah
mursalah, 'urf, dan sadd al-zari'ah) semuanya berorientasi pada pencapaian maqasid syariah,
meskipun dengan pendekatan yang berbeda. Istihsan berorientasi pada keadilan yang
merupakan manifestasi dari maqasid syariah dalam level aplikasi. Maslahah mursalah secara
eksplisit menggunakan maqasid sebagai kriteria validitas, di mana suatu kemaslahatan hanya
dapat diterima jika sejalan dengan maqasid syariah. 'Urf diterima sebagai sumber hukum
selama tidak bertentangan dengan maqasid syariah. Dan sadd al-zari'ah berfungsi melindungi
magqasid syariah dari berbagai ancaman dan potensi kerusakan (Auda, 2008).

Integrasi keempat metode dalam kerangka magqasid syariah menghasilkan pendekatan
yang holistik dan komprehensif dalam penetapan hukum Islam kontemporer. Setiap metode
dapat saling melengkapi dalam merespons kompleksitas persoalan kontemporer. Misalnya,
dalam merespons persoalan ekonomi digital, maslahah mursalah dapat digunakan untuk
melegitimasi model bisnis baru yang memberikan kemaslahatan, 'urf dapat mengakomodasi
praktik-praktik bisnis yang telah menjadi kebiasaan umum, sadd al-zari'ah dapat
mengantisipasi potensi penyalahgunaan teknologi, dan istihsan dapat memberikan solusi
terhadap kasus-kasus khusus yang memerlukan pengecualian dari ketentuan umum (Al-
Raysuni, 2014).

2. Framework Integratif dalam Penetapan Hukum Kontemporer

Berdasarkan analisis terhadap karakteristik dan aplikasi keempat metode ushul figh serta
orientasinya terhadap magqasid syariah, penelitian ini mengembangkan framework integratif
dalam penetapan hukum Islam kontemporer. Framework ini terdiri dari beberapa tahapan yang
sistematis:

37

E-ISSN 2961-7553

P-ISSN 2963-8135

This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License.




TOFEDU: The Future of Education Journal Vol 5, No. 1, Tahun 2026

Tabel 2. Framework Integratif Penetapan Hukum Islam Kontemporer

Tahapan Aktivitas Metode yang | Output
Digunakan
1. Identifikasi | Mengidentifikasi dan memahami | Studi  kasus, | Deskripsi lengkap
Persoalan persoalan hukum kontemporer | analisis persoalan
secara komprehensif konteks
2. Menelusuri apakah ada nash | Metode tafsir | Nash yang relevan
Penelusuran | eksplisit (al-Quran dan Hadis) yang | dan hadis (jika ada)
Nash mengatur persoalan tersebut
3. Analisis | Menganalisis apakah ada tradisi | 'Urf Identifikasi praktik
'Urf atau kebiasaan masyarakat yang lokal yang sah
relevan
4.  Evaluasi | Mengidentifikasi kemaslahatan | Maslahah Orientasi
Maslahah yang  hendak  dicapai  dan | Mursalah kemaslahatan
kesesuaiannya dengan maqasid
syariah
5. Antisipasi | Mengidentifikasi potensi | Sadd al-Zari'ah | Identifikasi risiko
Risiko kerusakan atau penyalahgunaan dan preventif
measures
6. Menganalisis apakah ketentuan | Istihsan Solusi yang
Pertimbangan | umum perlu dikecualikan demi berkeadilan
Keadilan keadilan substantif
7. Penetapan | Menetapkan hukum berdasarkan | Integrasi semua | Hukum yang
Hukum integrasi semua pertimbangan di | metode responsif dan adil
atas
8.  Evaluasi | Memastikan penetapan hukum | Analisis Validasi final
Magasid sejalan dengan magqasid syariah magqgasid

Framework ini menunjukkan bahwa penetapan hukum Islam kontemporer harus
dilakukan secara sistematis dan komprehensif dengan mengintegrasikan berbagai metode ushul
figh. Setiap metode memberikan kontribusi yang spesifik dalam tahapan tertentu, dan semua
tahapan berorientasi pada pencapaian maqasid syariah sebagai tujuan akhir (Kamali, 2008).

3. Studi Kasus: Aplikasi Framework Integratif

Untuk mengilustrasikan penerapan framework integratif, berikut disajikan studi kasus tentang
penetapan hukum cryptocurrency dalam perspektif hukum Islam:

Tahap 1: Identifikasi Persoalan Cryptocurrency adalah mata uang digital yang menggunakan
teknologi blockchain untuk keamanan transaksi. Bitcoin, FEthereum, dan berbagai
cryptocurrency lainnya telah menjadi fenomena global dengan kapitalisasi pasar triliunan dolar.
Pertanyaan hukumnya adalah: apakah cryptocurrency halal atau haram dalam perspektif
hukum Islam?

Tahap 2: Penelusuran Nash Tidak ada nash eksplisit dalam al-Quran dan Hadis yang
mengatur tentang cryptocurrency karena teknologi ini baru muncul pada abad ke-21. Oleh
karena itu, perlu menggunakan metode ijtihad untuk menetapkan hukumnya (Irfan, 2021).
Tahap 3: Analisis 'Urf Cryptocurrency belum menjadi 'urf yang diterima secara luas di
masyarakat Muslim. Namun, di beberapa negara Muslim seperti Uni Emirat Arab dan
Malaysia, cryptocurrency mulai diterima dan diregulasi. Praktik yang berkembang
menunjukkan bahwa cryptocurrency dapat diterima asalkan memenuhi prinsip-prinsip syariah
(Algahtani, 2022).

38

E-ISSN 2961-7553

P-ISSN 2963-8135

This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License.




TOFEDU: The Future of Education Journal Vol 5, No. 1, Tahun 2026

Tahap 4: Evaluasi Maslahah Cryptocurrency memiliki beberapa manfaat potensial seperti
efisiensi transaksi lintas negara, inklusi keuangan bagi masyarakat yang tidak terlayani
perbankan konvensional, dan transparansi melalui teknologi blockchain. Manfaat-manfaat ini
sejalan dengan magqasid syariah dalam aspek hifz al-mal (menjaga harta). Namun, perlu
dipastikan tidak ada unsur gharar (ketidakpastian berlebihan) dan maysir (spekulasi) (Abu
Bakar, 2019).

Tahap 5: Antisipasi Risiko (Sadd al-Zari'ah) Cryptocurrency memiliki beberapa risiko:
volatilitas harga yang ekstrem, potensi penggunaan untuk aktivitas ilegal, kurangnya regulasi,
dan potensi kerugian besar bagi investor. Berdasarkan prinsip sadd al-zari'ah, perlu ada
mekanisme untuk meminimalkan risiko-risiko tersebut, seperti regulasi yang ketat, edukasi
investor, dan larangan penggunaan untuk aktivitas yang haram (Meera, 2018).

Tahap 6: Pertimbangan Keadilan (Istihsan) Dalam kasus tertentu di mana cryptocurrency
digunakan untuk tujuan yang jelas halal (seperti transaksi jual beli normal) dan dengan tingkat
volatilitas yang terkelola, berdasarkan istihsan dapat diperbolehkan meskipun terdapat
ketidakpastian dalam valuasinya. Pertimbangan keadilan adalah memberikan akses kepada
masyarakat terhadap teknologi keuangan baru yang dapat memberikan manfaat (Zaharuddin,
2020).

Tahap 7: Penetapan Hukum Berdasarkan integrasi semua pertimbangan di atas, dapat
ditetapkan bahwa cryptocurrency pada dasarnya mubah (boleh) dengan syarat: pertama,
cryptocurrency yang digunakan memiliki underlying asset atau utility yang jelas, bukan hanya
spekulasi murni. Kedua, transaksi cryptocurrency tidak mengandung unsur gharar berlebihan,
riba, dan maysir. Ketiga, cryptocurrency tidak digunakan untuk aktivitas yang haram. Keempat,
ada regulasi yang jelas untuk melindungi konsumen (Zulkifli, 2019).

Tahap 8: Evaluasi Maqasid Penetapan hukum ini sejalan dengan maqasid syariah karena:
melindungi harta umat (hifz al-mal) melalui regulasi yang ketat, memberikan kemudahan
dalam muamalah sesuai dengan prinsip raf al-haraj (menghilangkan kesulitan), dan
mendorong inovasi yang bermanfaat bagi umat (Laldin, 2018).

Studi kasus ini menunjukkan bagaimana framework integratif dapat diterapkan dalam
menetapkan hukum terhadap persoalan kontemporer yang kompleks. Setiap metode ushul figh
memberikan kontribusi yang spesifik dan saling melengkapi dalam menghasilkan penetapan
hukum yang komprehensif, responsif, dan tetap berakar pada prinsip-prinsip syariah.
Tantangan dan Prospek Pengembangan Metodologi Ushul Figh Kontemporer

1. Tantangan dalam Aplikasi Metode-Metode Ushul Figh

Meskipun keempat metode ushul figh yang dikaji memiliki potensi besar dalam merespons
persoalan kontemporer, terdapat beberapa tantangan dalam aplikasinya. Pertama, subjektivitas
dalam penerapan metode-metode tersebut. Istihsan, misalnya, sering dikritik karena dianggap
terlalu subjektif dalam menentukan apa yang "lebih baik" dalam kasus tertentu. Maslahah
mursalah juga menghadapi tantangan dalam menentukan apa yang benar-benar merupakan
kemaslahatan yang sejalan dengan maqasid syariah (Kamali, 2003).

Kedua, perbedaan pendapat di kalangan ulama tentang validitas dan ruang lingkup penggunaan
metode-metode tersebut. Sementara mazhab Hanafi dan Maliki mengakui istihsan, mazhab
Syafi'i cenderung menolaknya. Demikian pula, penggunaan sadd al-zari'ah lebih luas di
kalangan mazhab Maliki dan Hanbali dibandingkan dengan mazhab lainnya. Perbedaan
pendapat ini dapat menghasilkan kesimpulan hukum yang berbeda untuk kasus yang sama
(Hallag, 1997).

Ketiga, kompleksitas persoalan kontemporer yang sering kali melibatkan aspek teknis yang
memerlukan keahlian khusus. Misalnya, untuk menetapkan hukum tentang teknologi
blockchain atau artificial intelligence, tidak cukup hanya memahami ushul figh, tetapi juga

39

E-ISSN 2961-7553

P-ISSN 2963-8135

This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License.




TOFEDU: The Future of Education Journal Vol 5, No. 1, Tahun 2026

perlu memahami aspek teknis teknologi tersebut. Hal ini menuntut kolaborasi antara ulama
dengan para ahli dalam bidang-bidang teknis (Auda, 2008).

Keempat, tekanan dari berbagai kepentingan, baik politik, ekonomi, maupun sosial, yang dapat
mempengaruhi objektiv penetapan hukum. Dalam konteks ekonomi syariah, misalnya, kadang-
kadang terdapat tekanan dari industri untuk melegitimasi produk-produk tertentu meskipun
secara syar'i masih dipertanyakan. Ulama perlu menjaga independensi dan integritas dalam
penetapan hukum (Warde, 2010).

2. Prospek Pengembangan Metodologi Ushul Figh Kontemporer

Meskipun menghadapi berbagai tantangan, terdapat beberapa prospek positif dalam
pengembangan metodologi ushul figh kontemporer. Pertama, pengembangan pendekatan
interdisipliner yang mengintegrasikan ushul figh dengan berbagai disiplin ilmu modern seperti
filsafat hukum, sosiologi hukum, ekonomi, dan sains. Pendekatan interdisipliner ini dapat
menghasilkan penetapan hukum yang lebih komprehensif dan responsif terhadap kompleksitas
persoalan kontemporer (Auda, 2008).

Kedua, revitalisasi maqasid syariah sebagai kerangka metodologis yang lebih fleksibel dan
aplikatif. Para sarjana kontemporer seperti Jasser Auda telah mengembangkan pendekatan
sistem dalam memahami maqasid syariah yang tidak hanya memandang maqasid sebagai
tujuan-tujuan tertentu, tetapi juga sebagai sistem nilai yang dinamis dan holistik. Pendekatan
ini membuka peluang untuk pengembangan metodologi yang lebih inovatif (Auda, 2008).
Ketiga, penggunaan teknologi informasi dalam pengembangan metodologi ushul figh.
Database digital tentang fatwa-fatwa kontemporer, sistem pakar berbasis artificial intelligence
untuk analisis hukum, dan platform kolaboratif untuk ijtihad jama'i (kolektif) dapat
meningkatkan kualitas dan aksesibilitas penetapan hukum Islam kontemporer (Brockopp,
2003).

Keempat, penguatan institusi ijtihad kolektif yang melibatkan para ulama dari berbagai mazhab
dan negara untuk membahas persoalan-persoalan kontemporer yang bersifat global. Lembaga-
lembaga seperti Islamic Figh Academy, International Institute of Islamic Thought, dan berbagai
dewan syariah nasional dapat menjadi forum ijtihad kolektif yang kredibel dan otoritatif (Al-
Alwani, 1993).

KESIMPULAN

Berdasarkan analisis mendalam terhadap dinamika ushul figh dalam penetapan hukum
Islam kontemporer, dapat ditarik beberapa kesimpulan penting. Pertama, keempat metode
ushul figh yang dikaji (istihsan, maslahah mursalah, 'urf, dan sadd al-zari'ah) memiliki
karakteristik yang berbeda namun saling melengkapi dalam penetapan hukum Islam
kontemporer. Istihsan berorientasi pada keadilan substantif dalam kasus khusus, maslahah
mursalah fokus pada kemaslahatan umum, 'urf mengakomodasi realitas sosial budaya, dan sadd
al-zari'ah berfungsi preventif terhadap potensi kerusakan.

Kedua, aplikasi keempat metode tersebut menunjukkan fleksibilitas dan relevansi yang
signifikan dalam merespons berbagai persoalan hukum Islam kontemporer, mulai dari ekonomi
digital, bioetika, hukum keluarga, hingga kebijakan publik. Setiap metode memberikan
kontribusi yang spesifik dalam merespons kompleksitas persoalan kontemporer yang tidak
ditemukan precedent-nya dalam tradisi klasik.

Ketiga, integrasi keempat metode dalam kerangka maqasid syariah menghasilkan
pendekatan yang holistik dan komprehensif dalam penetapan hukum Islam kontemporer.
Magqasid syariah berfungsi sebagai kerangka filosofis yang menyatukan berbagai metode ushul
figh dalam satu orientasi nilai yang koheren, yaitu pencapaian kemaslahatan umat dan
perlindungan terhadap lima tujuan utama syariah (hifz al-din, al-nafs, al-'aql, al-nasl, dan al-

40

E-ISSN 2961-7553

P-ISSN 2963-8135

This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License.




TOFEDU: The Future of Education Journal Vol 5, No. 1, Tahun 2026

mal).

Keempat, framework integratif yang dikembangkan dalam penelitian ini menawarkan
pendekatan sistematis dalam penetapan hukum Islam kontemporer yang mensinergikan
berbagai metode ushul figh dalam tahapan-tahapan yang terstruktur. Framework ini dapat
menjadi panduan praktis bagi para mujtahid dan lembaga-lembaga fatwa dalam merespons
persoalan-persoalan kontemporer.

Kelima, meskipun menghadapi berbagai tantangan seperti subjektivitas, perbedaan
pendapat ulama, kompleksitas persoalan kontemporer, dan tekanan dari berbagai kepentingan,
pengembangan metodologi ushul figh kontemporer memiliki prospek yang positif melalui
pendekatan interdisipliner, revitalisasi maqasid syariah, pemanfaatan teknologi informasi, dan
penguatan institusi ijtihad kolektif.

Penelitian ini merekomendasikan beberapa hal: Pertama, pengembangan lebih lanjut
framework integratif yang telah dirumuskan melalui uji coba aplikasi pada berbagai kasus
kontemporer spesifik. Kedua, penguatan kapasitas ulama dan lembaga-lembaga fatwa dalam
memahami dan menerapkan metode-metode wushul figh secara integratif. Ketiga,
pengembangan kolaborasi antara ulama dengan para ahli di berbagai bidang dalam penetapan
hukum Islam kontemporer. Keempat, penelitian lanjutan tentang aplikasi spesifik keempat
metode ushul figh dalam berbagai isu kontemporer seperti artificial intelligence, gene editing,
cryptocurrency, dan persoalan-persoalan lain yang terus berkembang.

DAFTAR PUSTAKA

Daftar Pustaka harus ditulis dengan mengacu kepada format APA 7

Abu Bakar, M. (2019). "Shariah Analysis of Bitcoin, Cryptocurrency and Blockchain." Journal
of Islamic Banking and Finance, 7(2), 45-58. https://doi.org/10.15640/jibf.v7n2a5

Al-Alwani, T. J. (1993). [jtihad. Herndon: International Institute of Islamic Thought.

Al-Ghazali, A. H. (1993). Al-Mustasfa min 'Ilm al-Usul. Beirut: Dar al-Kutub al-'TImiyyah.

Al-Qarafi, S. A. (1994). Al-Furuq. Beirut: Dar al-Kutub al-'Timiyyah.

Al-Qaradawi, Y. (2007). Figh Prioritas: Sebuah Kajian Baru Berdasarkan Al-Quran dan As-
Sunnah. Jakarta: Robbani Press.

Algahtani, F. (2022). "Islamic Finance and Cryptocurrency: A Systematic Literature Review."
Journal of Islamic Accounting and Business Research, 13(6), 950-970.
https://doi.org/10.1108/JTABR-11-2020-0356

Al-Raysuni, A. (1992). Nazariyyat al-Magasid 'inda al-Imam al-Syatibi. Herndon:
International Institute of Islamic Thought.

Al-Raysuni, A. (2014). Maqasid al-Magqasid: The Purposes Behind the Purposes of Islamic
Law. London: International Institute of Islamic Thought.

Al-Sarakhsi, S. A. (1993). Usul al-Sarakhsi. Beirut: Dar al-Ma'rifah.

Al-Syatibi, A. 1. (1997). Al-Muwafagqat fi Usul al-Syari'ah. Kairo: Dar Ibn Affan.

Al-Zuhayli, W. (2006). Usul al-Figh al-Islami. Damaskus: Dar al-Fikr.

Antonio, M. S. (2001). Bank Syariah: Dari Teori ke Praktik. Jakarta: Gema Insani Press.

Auda, J. (2008). Magasid al-Shariah as Philosophy of Islamic Law: A Systems Approach.
London: International Institute of Islamic Thought.

Brockopp, J. E. (2003). "Islamic Legal Studies." Journal of Religious Ethics, 31(1), 61-83.
https://doi.org/10.1111/1467-9795.00122

DSN-MUIL. (2018). Fatwa DSN-MUI No. 117/DSN-MUI/II/2018 tentang Layanan Pembiayaan
Berbasis Teknologi Informasi Berdasarkan Prinsip Syariah. Jakarta: Dewan Syariah
Nasional - Majelis Ulama Indonesia.

Ghaly, M. (2010). "Human Cloning Through the Eyes of Muslim Scholars: The New

41

E-ISSN 2961-7553

P-ISSN 2963-8135

This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License.



https://doi.org/10.15640/jibf.v7n2a5
https://doi.org/10.15640/jibf.v7n2a5
https://doi.org/10.1108/JIABR-11-2020-0356
https://doi.org/10.1108/JIABR-11-2020-0356
https://doi.org/10.1111/1467-9795.00122
https://doi.org/10.1111/1467-9795.00122

TOFEDU: The Future of Education Journal Vol 5, No. 1, Tahun 2026

Phenomenon of the Islamic International Religioscientific Institutions." Zygon, 45(1),
7-35. https://doi.org/10.1111/].1467-9744.2009.01056.x

Hallag, W. B. (1997). A History of Islamic Legal Theories: An Introduction to Sunni Usul al-
Figh. Cambridge: Cambridge University Press.

Hosen, N. (2004). "Behind the Scenes: Fatwas of Majelis Ulama Indonesia (1975-1998)."
Journal of Islamic Studies, 15(2), 147-179. https://doi.org/10.1093/jis/15.2.147

Ibn Nujaym, Z. (1999). Al-Asybah wa al-Naza'ir. Beirut: Dar al-Kutub al-'lIlmiyyah.

Ibn Qayyim al-Jawziyyah. (1991). I'lam al-Muwagqqi'in 'an Rabb al-'Alamin. Beirut: Dar al-
Kutub al-Timiyyah.

Irfan, M. (2021). "Cryptocurrency and Islamic Finance: A Comprehensive Analysis."
International Journal of Islamic Economics and Finance Studies, 7(3), 88-105.
https://doi.org/10.25272/ijisef.897695

Kamali, M. H. (2003). Principles of Islamic Jurisprudence. Cambridge: Islamic Texts Society.

Kamali, M. H. (2008). Shari'ah Law: An Introduction. Oxford: Oneworld Publications.

Laldin, M. A. (2018). "Islamic Finance and Fintech: Opportunities and Challenges."” Islamic
Banking and Finance Review, 5(1), 1-15.

Mangunjaya, F. M. (2011). "Developing Environmental Awareness and Conservation through
Islamic =~ Teaching."  Journal  of  Islamic  Studies, 22(1), 36-49.
https://doi.org/10.1093/jis/etq067

Meera, A. K. M. (2018). "Cryptocurrencies from Islamic Perspectives: The Case of Bitcoin."
Bulletin  of  Monetary  Economics  and  Banking, 20(4), 475-492.
https://doi.org/10.21098/bemp.v20i4.902

Miles, M. B., & Huberman, A. M. (1994). Qualitative Data Analysis: An Expanded
Sourcebook. Thousand Oaks: Sage Publications.

Nasution, K. (2002). "Status Wanita di Asia Tenggara: Studi terhadap Undang-Undang
Perkawinan Muslim Kontemporer di Indonesia dan Malaysia." Leiden: INIS.

Opwis, F. (2010). Maslaha and the Purpose of the Law: Islamic Discourse on Legal Change
from the 4th/10th to 8th/14th Century. Leiden: Brill.

Syafei, R. (2001). Figh Muamalah. Bandung: Pustaka Setia.

Syarifuddin, A. (2006). Hukum Perkawinan Islam di Indonesia: Antara Figh Munakahat dan
Undang-Undang Perkawinan. Jakarta: Kencana.

Warde, 1. (2010). Islamic Finance in the Global Economy. Edinburgh: Edinburgh University
Press.

Zaharuddin, R. (2020). "Bitcoin dan Cryptocurrency: Analisis Hukum Islam." Jurnal Syariah,
28(2), 201-220. https://doi.org/10.22452/js.vol28no2.1

Zarqa, M. A. (2004). "Islamic Jurisprudence and the Modern Economic System." Islamic
Economic Studies, 11(2), 1-16.

Zed, M. (2008). Metode Penelitian Kepustakaan. Jakarta: Yayasan Obor Indonesia.

Zulkifli, H. (2019). "Cryptocurrency and Its Shariah Compliance: A Systematic Literature
Review." International Journal of Management and Applied Research, 6(4), 306-319.
https://doi.org/10.18646/2056.64.19-023

Zuhayli, W. (2002). Al-Figh al-Islami wa Adillatuhu. Damaskus: Dar al-Fikr.

42

E-ISSN 2961-7553

P-ISSN 2963-8135

This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License.



https://doi.org/10.1111/j.1467-9744.2009.01056.x
https://doi.org/10.1111/j.1467-9744.2009.01056.x
https://doi.org/10.1093/jis/15.2.147
https://doi.org/10.1093/jis/15.2.147
https://doi.org/10.25272/ijisef.897695
https://doi.org/10.25272/ijisef.897695
https://doi.org/10.1093/jis/etq067
https://doi.org/10.1093/jis/etq067
https://doi.org/10.21098/bemp.v20i4.902
https://doi.org/10.21098/bemp.v20i4.902
https://doi.org/10.22452/js.vol28no2.1
https://doi.org/10.22452/js.vol28no2.1
https://doi.org/10.18646/2056.64.19-023
https://doi.org/10.18646/2056.64.19-023

