TOFEDU: The Future of Education Journal

Volume 5 Number 1 (2026) Page: 876-884
E-ISSN 2961-7553 P-ISSN 2963-8135
https://journal.tofedu.or.id/index.php/journal/index

The Synergy of Islamic Religious Education and Moral Education
in Shaping the Character of Elementary School Students

Widia Putri', Sujarwo?
pwidia974@gmail.com', Sujarwokusumo(@gmail.com?
"Universitas PGRI Silampari Lubuklinggau
2Universitas PGRI Silampari Lubuklinggau

ABSTRACT

Islamic Religious Education and moral education play a strategic role as key pillars in shaping
the character of elementary school students to face increasingly complex contemporary
challenges. Both function not merely as a transmission of normative knowledge, but also as
essential instruments for instilling fundamental values such as honesty, responsibility, and
empathy in everyday life. Through a literature-based study reviewing various academic
journals and scholarly references, this study finds that the integration of religious and moral
education within the formal education system constitutes a crucial foundation for students’
character development. The analysis indicates that strengthening these two aspects in an
integrated manner has a significant impact, particularly on improving students’ moral conduct,
discipline, and awareness of social responsibility. Therefore, strong synergy is required among
educational institutions, the role of teachers as role models, and the family environment as the
primary foundation to ensure that moral and spiritual values are optimally internalized in the
educational process. Thus, this article emphasizes that Islamic religious and moral education
in elementary schools plays an important role in shaping a young generation that is religious,
possesses noble character, and is ready to become a pillar of the nation by contributing
positively to society and the wider world.

Keywords: Islamic Religious Education, Moral Education, Character

PENDAHULUAN

Pendidikan merupakan sebuah proses pembelajaran, keterampilan, dan kebiasaan
sekelompok orang yang diturunkan dari satu generasi ke generasi yang umumnya dilakukan
melalui proses pengajaran (Parhan, 2018). Dalam defenisi lain, Pendidikan adalah proses
mengubah orang dari yang buruk menjadi yang baik. Jika teori ini berkaitan dengan
perkembangan moral anak, itu berarti anak-anak harus mengikuti Pendidikan secara formal
agar mereka memiliki moral yang baik (Ilham & Hermansyah, 2023). Pendidikan dapat
dikatakan ideal apabila memperhatikan berbagai macam dimensi, seperti dimensi intelaktual,
spiritual, dan sosial. Tentunya dengan memperhatikan kapasistas dan potensi fisik, serta realitas
dari peserta didik untuk bersinergi dengan baik (Syam, 2016)

E'v E-ISSN 2961-7553

This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License. P-ISSN 2963-8135



https://journal.tofedu.or.id/index.php/journal/index
mailto:pwidia974@gmail.com
mailto:Sujarwokusumo@gmail.com

TOFEDU: The Future of Education Journal Vol 5, No. 1, Tahun 2026

Pendidikan nasional saat ini tengah menghadapi tantangan besar berupa kesenjangan
antara kecerdasan intelektual dan kematangan moral. Fenomena kekerasan, intimidasi, dan
ketidakjujuran akademis merupakan indikator kuat bahwa sistem pendidikan kita masih
cenderung bersifat output-centric, di mana nilai angka seringkali dianggap lebih berharga
daripada integritas. Hal ini menyebabkan penanaman nilai moral dan agama terjebak dalam
batas hafalan materi di dalam kelas, tanpa benar-benar terinternalisasi menjadi perilaku nyata
dalam kehidupan sehari-hari siswa.

Untuk mengatasi kemerosotan ini, pendidikan harus dikembalikan pada hakikatnya
sebagai proses transformasi nilai melalui pembiasaan dan keteladanan yang konsisten.
Keberhasilan pembentukan karakter tidak bisa hanya menjadi tanggung jawab sekolah melalui
kurikulum formal, melainkan memerlukan sinergi utuh dalam Trisentra Pendidikan, yaitu
kolaborasi antara lingkungan keluarga yang penuh empati, sekolah yang disiplin, dan
masyarakat yang memiliki kontrol sosial sehat. Hanya dengan menyelaraskan dimensi
emosional, sosial, dan spiritual secara seimbang, kita dapat melahirkan generasi yang tidak
hanya kompeten secara teknis, tetapi juga memiliki kompas moral yang kuat di tengah
tantangan zaman yang kian kompleks.

Observasi awal mempertegas bahwa persoalan utama terletak pada marginalisasi nilai-
nilai spiritual dan moral dalam struktur kurikulum. Ketika Pendidikan Agama Islam (PAI) dan
pendidikan moral hanya diposisikan sebagai mata pelajaran pelengkap, fokus siswa maupun
pengajar cenderung bergeser pada sekadar memenuhi ketuntasan administratif daripada
melakukan refleksi spiritual yang mendalam. Akibatnya, agama dan moralitas hanya dipahami
secara kognitif sebagai kumpulan aturan dan hafalan tanpa sempat menyentuh relung batin
yang mampu menggerakkan empati serta rasa tanggung jawab sosial.

Pendidikan Agama Islam (PAI) dan Pendidikan moral mempunyai posisi yang sangat
strategis karena tidak hanya berfungsi sebagai transfer informasi keagamaan, tetapi juga
sebagai motor penggerak transformasi perilaku. Melalui optimalisasi PAI, sekolah dapat
menanamkan nilai-nilai luhur seperti kejujuran, disiplin, dan kasih sayang yang tertanam pada
keyakinan spiritual. Pembelajaran ini menjadi efektif ketika nilai-nilai tersebut tidak hanya
berhenti pada hafalan dalil, melainkan diterapkan melalui pembiasaan ibadah dan interaksi
sosial yang beradab. Dengan menjadikan PAI sebagai inti dari pembentukan karakter, siswa
akan memiliki landasan moral yang kuat untuk membentengi diri dari pengaruh negatif
lingkungan, sekaligus mendorong mereka menjadi pribadi yang bermanfaat bagi sesama (Putri,
E., & Husmidar, D, 2021).

Lebih jauh lagi, penempatan karakter pendidikan di “pinggiran” sistem pendidikan
menciptakan dikotomi yang berbahaya, di mana siswa merasa bahwa perilaku bermoral adalah
hal yang terpisah dari keberhasilan akademik. Padahal, peran sentral PAI dan pendidikan moral
seharusnya menjadi fondasi atau “ruh” bagi seluruh aktivitas belajar mengajar. Tanpa
pengintegrasian nilai-nilai tersebut ke dalam seluruh aspek kehidupan sekolah, sekolah hanya
akan menjadi pabrik pencetak individu yang mahir secara teknis namun rapuh secara etika,
yang pada akhirnya kesulitan dalam menunjukkan sikap toleran dan tanggung jawab di tengah
keberagaman masyarakat.

METODE PENELITIAN

Metode penelitian yang diterapkan dalam kajian ini adalah studi literatur (/ibrary
study), sebuah pendekatan yang berfokus pada penghimpunan analisis dan sumber pustaka
yang relevan dengan permasalahan penelitian. Proses ini diawali dengan mengumpulkan
berbagai literatur ilmiah, mulai dari buku teks, jurnal penelitian, hingga laporan resmi yang
berkaitan dengan penguatan karakter di lingkungan pendidikan. Setelah sumber-sumber
tersebut terkumpul, langkah selanjutnya adalah melakukan pengolahan data melalui reduksi,

E'v E-ISSN 2961-7553

This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License. P-ISSN 2963-8135




TOFEDU: The Future of Education Journal Vol 5, No. 1, Tahun 2026

komparasi, dan sintesis untuk mendapatkan pemahaman yang mendalam mengenai teori-teori
pendukung yang mendasari terbentuknya moral siswa Sekolah Dasar (SD).

Penggunaan metode studi literatur ini bertujuan untuk membangun fondasi teoritis yang
kuat dalam identifikasi implementasi pendidikan karakter religius, khususnya pada jenjang
Sekolah Dasar. Dengan menelaah berbagai temuan dari peneliti sebelumnya, kajian ini dapat
memetakan strategi mana yang paling efektif serta tantangan apa saja yang sering muncul
dalam menanamkan nilai-nilai religiusitas kepada anak usia dini. Hasil dari analisis pustaka ini
nantinya akan memberikan gambaran komprehensif yang dapat digunakan sebagai acuan
dalam mengembangkan model pendidikan karakter yang lebih adaptif dan aplikatif di sekolah.

HASIL DAN PEMBAHASAN
Pendidikan Agama Islam

Pendidikan Agama Islam pada hakikatnya merupakan sebuah usaha sadar dan terencana
yang dilakukan oleh pendidik untuk mendampingi, mengajar, serta mengarahkan seluruh
potensi fitrah yang dimiliki anak didik. Proses ini bertujuan agar setiap individu mampu
menjalankan fungsi dan kehidupan peran sesuai dengan hakikat kemanusiaannya, baik sebagai
hamba Tuhan maupun sebagai makhluk sosial. Melalui bimbingan yang tepat, potensi
intelektual, emosional, dan spiritual anak dikembangkan secara seimbang sehingga mereka
tidak hanya memiliki pemahaman keagamaan yang mendalam, tetapi juga mampu
mengaktualisasikan nilai-nilai tersebut dalam tindakan nyata yang bermanfaat bagi
lingkungannya (Imam Mohtar, 2017).

Dalam konteks pembentukan karakter, definisi ini menekankan bahwa Pendidikan
Agama Islam bukan sekedar transfer informasi, melainkan sebuah proses transformasi
kepribadian. Tanggung jawab pendidik di sini mencakup penciptaan lingkungan yang kondusif
agar karakter religius, toleransi, dan tanggung jawab dapat tumbuh secara alami dalam diri
peserta didik. Dengan demikian, pendidikan agama berfungsi sebagai kompas moral yang
membimbing mereka untuk bertindak selaras dengan prinsip-prinsip etika universal dan ajaran
agama, yang pada akhirnya akan membentuk generasi yang kokoh secara spiritual namun juga
adaptif terhadap perkembangan zaman.

Menurut Hawi (2013), tujuan utama dari Pendidikan Agama Islam sejatinya bukan
hanya sekadar pemuasan aspek intelektual atau kognitif semata. Pendidikan ini dirancang
untuk membekali siswa dengan pemahaman mendalam yang bermuara pada pengaplikasian
nilai-nilai agama sebagai panduan atau pegangan hidup yang kokoh dalam menghadapi
berbagai dinamika zaman. Dengan demikian, hakikat pendidikan agama bukan terletak pada
banyaknya informasi yang dihafal, melainkan pada sejauh mana ajaran tersebut mampu
mewarnai cara pandang seseorang dalam realita kehidupannya.

Implikasinya, tanggung jawab seorang guru Pendidikan Agama Islam menjadi sangat
vital dalam mentransformasikan nilai-nilai ilahiah ke dalam jiwa peserta didik. Tugas pendidik
tidak hanya terbatas pada transfer pengetahuan di dalam kelas, tetapi juga mencakup proses
penanaman nilai (internalisasi nilai) agar prinsip-prinsip Islam menyatu menjadi karakter,
tingkah laku, dan kepribadian yang autentik. Melalui bimbingan dan keteladanan dari guru,
diharapkan nilai-nilai tersebut tidak hanya bersifat teoritis, tetapi terwujud secara nyata dalam
perilaku sehari-hari siswa, sehingga mereka tumbuh menjadi pribadi yang berakhlak mulia.

Pendidikan Agama Islam di sekolah memegang peranan krusial dalam mempersiapkan
siswa untuk berintegrasi secara harmonis dengan masyarakat Indonesia yang memiliki corak
religiusitas yang sangat kuat. Mengingat struktur sosial kita sangat dipengaruhi oleh nilai-nilai
agama, di mana setiap fase kehidupan mulai dari kelahiran, pernikahan, hingga kematian selalu
melibatkan ritual keagamaan, maka pemahaman agama menjadi kompetensi dasar bagi setiap
individu. Sekolah, melalui kurikulum PAI, tidak hanya memberikan bekal teologis, tetapi juga

E'v E-ISSN 2961-7553

This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License. P-ISSN 2963-8135




TOFEDU: The Future of Education Journal Vol 5, No. 1, Tahun 2026

keterampilan sosial-keagamaan yang memungkinkan siswa untuk terlibat aktif dan bermakna
dalam praktik-praktik kemasyarakatan tersebut.

Lebih jauh lagi, optimalisasi pendidikan agama di lembaga formal merupakan investasi
jangka panjang untuk menjaga keberlangsungan identitas bangsa Indonesia yang religius.
Dengan memberikan pemahaman yang benar dan moderat, sekolah berperan memastikan
bahwa tradisi dan nilai-nilai agama tidak hanya dijalankan sebagai rutinitas simbolis,
melainkan dipahami esensinya sebagai landasan etika bermasyarakat. Dengan demikian,
pendidikan agama Islam berfungsi sebagai jembatan yang menghubungkan ranah akademik
dengan realitas sosial, membentuk generasi muda yang siap menjadi bagian dari masyarakat
tanpa kehilangan jati diri spiritualnya.

Integrasi Pendidikan Agama Islam (PAI) ke dalam kurikulum nasional memiliki
landasan konstitusional yang sangat kuat melalui Undang-Undang Sistem Pendidikan Nasional
(Sisdiknas) Nomor 20 Tahun 2003 . Landasan hukum ini menegaskan bahwa pendidikan bukan
sekadar instrumen pembangunan ekonomi atau teknokratis, melainkan sebuah upaya yang
dicabut pada identitas bangsa. Dengan mendasarkan pendidikan pada Pancasila dan UUD
1945, negara menjamin bahwa nilai-nilai agama tetap menjadi pilar utama dalam
mencerdaskan kehidupan bangsa, disertai dengan pelestarian kebudayaan nasional dan adaptasi
terhadap tuntutan zaman yang terus berkembang.

Keberadaan payung hukum ini juga memastikan bahwa penyelenggaraan pendidikan
agama di sekolah tidak bersifat opsional, melainkan wajib sebagai bagian dari hak setiap
peserta didik. Hal ini menunjukkan komitmen pemerintah untuk menjaga keseimbangan antara
kemajuan ilmu pengetahuan dan teknologi (IPTEK) dengan penguatan iman dan takwa
(IMTAK). Oleh karena itu, kurikulum nasional dirancang untuk menciptakan manusia yang
tidak hanya kompeten secara global, tetapi juga tetap memegang teguh akar moralitas dan
religiusitas yang menjadi ciri khas masyarakat Indonesia.

Penyertaan agama sebagai landasan utama dalam Undang-Undang Sisdiknas
menegaskan bahwa pendidikan di Indonesia memiliki karakter teosentris yang kuat, di mana
dimensi spiritualitas menjadi ruh dari seluruh proses pembelajaran. Hal ini mengandung
konsekuensi logis bahwa agama tidak boleh dipandang sebagai entitas yang dilindungi dalam
satu mata pelajaran saja, melainkan harus meresap ke dalam budaya dan lingkungan pendidikan
secara menyeluruh. Mulai dari jenjang sekolah dasar hingga perguruan tinggi, institusi
pendidikan wajib menciptakan ekosistem yang mendukung pertumbuhan nilai-nilai
keagamaan, baik melalui kebijakan sekolah, interaksi antarwarga sekolah, maupun integrasi
nilai dalam kurikulum formal.

Penerapan agama sebagai budaya sekolah (school culture) menuntut adanya
transformasi lingkungan pendidikan menjadi tempat di mana nilai-nilai kejujuran, keadilan,
dan kasih sayang dipraktikkan secara nyata. Di sekolah menengah dan perguruan tinggi, peran
ini semakin krusial sebagai penyeimbang terhadap arus pemikiran kritis dan tantangan global,
sehingga intelektualitas yang terbentuk tetap berpijak pada moralitas yang kokoh. Dengan
menjadikan agama sebagai landasan pendidikan nasional, negara berupaya memastikan bahwa
transformasi sosial yang dihasilkan melalui jalur pendidikan tetap selaras dengan jati diri
bangsa yang religius, sehingga lulusannya tidak hanya unggul dalam kompetensi tetapi juga
luhur secara budi pekerti.

Penerapan nilai-nilai agama sebagai penentu kehidupan di sekolah menuntut
transformasi dari sekedar mendidik kurikulum menjadi pembentukan ekosistem karakter.
Ketika agama diharapkan mewarnai iklim dan budaya sekolah, maka seluruh elemen
lingkungan mulai dari kebijakan pimpinan, perilaku guru, hingga interaksi antar siswa harus
mencerminkan nilai-nilai spiritual yang dipelajari. Sekolah tidak lagi hanya berfungsi sebagai
tempat transfer teori keagamaan, melainkan menjadi laboratorium praktik di mana kejujuran,
disiplin, dan etika sosial dijalankan sebagai bagian dari rutinitas harian. Kewajiban bagi

E'v E-ISSN 2961-7553

This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License. P-ISSN 2963-8135




TOFEDU: The Future of Education Journal Vol 5, No. 1, Tahun 2026

sekolah negeri maupun swasta untuk menyelenggarakan pendidikan agama menunjukkan
komitmen negara dalam memastikan bahwa setiap siswa, khususnya siswa Muslim melalui
kurikulum Pendidikan Agama Islam, mendapatkan hak fundamentalnya untuk bertumbuh
secara spiritual di lembaga formal.

Tanggung jawab sekolah dalam memberikan pendidikan agama ini juga mencakup
penyediaan ruang bagi siswa untuk mengajarkan ajaran mereka secara layak dan
konsekuensinya. Hal ini berarti sekolah harus mampu menjembatani pemahaman tekstual
dalam buku dengan konteks sosial yang lebih luas, sehingga pendidikan agama Islam tidak
hanya membentuk kesalehan individu, tetapi juga kesalehan sosial. Dengan menjamin hak
setiap siswa untuk menerima pendidikan agama yang berkualitas, sekolah berperan sebagai
garda terdepan dalam merawat identitas keagamaan bangsa sekaligus menyiapkan warga
negara yang memiliki moralitas yang kuat untuk menghadapi tantangan zaman.

Pendidikan Moral

Pendidikan moral pada perluasan sekolah dasar memiliki efek domino yang sangat
signifikan karena menjadi fondasi utama dalam membangun struktur masyarakat yang
harmonis. Ketika akhlak ditanamkan sejak dini, proses tersebut tidak hanya membentuk
kepribadian individu siswa, tetapi juga merupakan upaya jangka panjang dalam menciptakan
tatanan sosial yang lebih peduli, empatik, dan bertanggung jawab terhadap lingkungan. Anak-
anak yang terbiasa dididik dengan nilai-nilai moral akan tumbuh menjadi anggota masyarakat
yang mampu mengedepankan prinsip perdamaian dan memiliki ketahanan mental yang baik,
sehingga mereka dapat menghadapi berbagai tantangan serta konflik sosial dengan bijaksana
tanpa mengedepankan kekerasan.

Lebih jauh lagi, investasi pada pendidikan karakter di usia emas ini adalah langkah
preventif terhadap berbagai krisis moral di masa depan. Generasi yang memiliki kompas moral
yang kuat akan menjadi agen perubahan yang mampu menjaga stabilitas sosial dan kelestarian
lingkungan di tengah arus globalisasi yang dinamis. Dengan demikian, sekolah dasar bukan
sekadar tempat mengejar literasi dan numerasi, melainkan sebuah kawah candradimuka bagi
pembentukan warga negara yang luhur budi pekertinya, yang pada akhirnya akan menjamin
keberlangsungan bangsa yang beradab dan abadi.

Meskipun memiliki urgensi yang sangat tinggi, penerapan pendidikan moral di sekolah
dasar menghadapi berbagai tantangan kompleks yang memerlukan penanganan sistematis.
Salah satu tantangan utama adalah menjaga konsistensi dan efektivitas kualitas pengajaran di
seluruh lini; pendidikan moral tidak dapat berhasil jika hanya mengandalkan metode ceramah
tanpa adanya standar keteladanan yang seragam dari seluruh staf pengajar. Selain itu, pendidik
bertekad untuk mengadaptasi pendekatan pengajaran agar relevan dengan keragaman latar
belakang, karakter, dan kecepatan belajar anak yang berbeda-beda, sehingga pesan-pesan etis
dapat diterima secara inklusif oleh setiap individu.

Tantangan yang tidak kalah beratnya adalah membangun sinergi antara sekolah dengan
lingkungan keluarga, yakni melibatkan orang tua secara aktif untuk mendukung pembelajaran
etis di rumah. Tanpa adanya sinkronisasi antara apa yang diajarkan di kelas dengan apa yang
dicontohkan di rumah, anak akan mengalami kebingungan nilai (valueconflict) yang dapat
menghambat internalisasi karakter. Oleh karena itu, keberhasilan pendidikan moral sangat
bergantung pada kemampuan sekolah dalam menciptakan komunikasi dua arah yang kuat
dengan orang tua, guna memastikan bahwa nilai-nilai kebaikan yang ditanamkan di sekolah
tetap terpelihara dan dipraktikkan dalam kehidupan sehari-hari di luar gerbang sekolah.
Hubungan Moral dan Agama

Hubungan antara agama dan moralitas merupakan salah satu pilar terkuat dalam
pembentukan etika pribadi, di mana agama bertindak sebagai motivator utama yang
memberikan sanksi batin sekaligus arah bagi perilaku manusia. Dalam praktiknya, agama
menyediakan landasan normatif yang sangat kokoh melalui konsep perintah dan larangan

E'v E-ISSN 2961-7553

This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License. P-ISSN 2963-8135




TOFEDU: The Future of Education Journal Vol 5, No. 1, Tahun 2026

Tuhan, sehingga seseorang merasa memiliki kewajiban moral yang bersifat transendental.
Ketika seseorang dihadapkan pada dilema etis, seperti isu seksualitas sebelum perkawinan,
argumen agama sering kali menjadi jawaban pamungkas yang menyatukan antara keyakinan
teologis dengan tindakan praktis. Kesadaran akan dosa dan rasa tanggung jawab kepada Sang
Pencipta menjadi benteng pertahanan yang jauh lebih kuat dari sekedar norma sosial atau
hukum formal.

Keterikatan ini menunjukkan bahwa cara hidup seseorang biasanya tidak ditentukan
oleh pemikiran filosofis yang rumit, melainkan oleh keyakinan keagamaan yang sudah
mendarah daging. Dalam konteks pendidikan, hal ini mempertegas mengapa Pendidikan
Agama Islam (PAI) menjadi instrumen yang sangat strategis: karena agama mampu
memberikan “alasan mendalam” bagi siswa untuk menjadi jujur, disiplin, dan bertanggung
jawab. Dengan menyandarkan nilai moral pada keyakinan agama, sekolah membantu siswa
membangun integritas yang stabil, karena mereka tidak lagi berperilaku baik hanya untuk
menghindari hukuman guru, tetapi karena komitmen spiritual yang mereka yakini sebagai
kebenaran mutlak.

Ajaran moral dalam agama dianggap sangat mendasar karena memiliki sumber otoritas
tertinggi, yakni wahyu Tuhan, yang memberikan kepastian hukum bagi penganutnya. Melalui
peristiwa-peristiwa simbolis seperti menyampaikan “Sepuluh Perintah Allah” kepada Musa,
moralitas tidak lagi dipandang sebagai kesepakatan manusia yang rapuh, melainkan sebagai
perintah suci yang bersifat mutlak dan abadi. Alasan keimanan inilah yang memberikan
kekuatan emosional dan spiritual bagi seseorang untuk tetap patuh, bahkan dalam situasi sulit
sekalipun, karena ada dimensi tanggung jawab transendental yang melampaui dunia fisik.

Namun, penting untuk disadari bahwa moralitas juga memiliki dimensi universal dan
rasional yang dapat diterima oleh semua orang tanpa melihat latar belakang agamanya. Secara
logika, aturan seperti "jangan membunuh" atau "jangan berdusta" dapat dinalar sebagai syarat
mutlak bagi keberlangsungan hidup bermasyarakat; tanpa kejujuran dan keamanan, tatanan
sosial akan runtuh. Dengan demikian, moralitas memiliki dua pilar penyangga yang saling
menguatkan: agama memberikan landasan spiritual yang kokoh, sementara rasionalitas
memberikan pemahaman praktis tentang manfaat nilai-nilai tersebut bagi kemanusiaan.
Mekanisme Pembentukan Karakter

Istilah karakter berasal dari bahasa Yunani Charasein yang berarti "mengukir", sebuah
proses yang menghasilkan tanda permanen dan menyatu kuat dengan benda dasarnya sehingga
tidak mungkin dihilangkan tanpa merusak benda tersebut. Dalam diri manusia, pikiran menjadi
instrumen utama pembentukan karakter karena di sanalah seluruh “program” pengalaman
hidup disimpan, yang kemudian berkembang menjadi sistem keyakinan, pola pikir, dan
perilaku. Kunci kebahagiaan dan ketenangan hidup bergantung pada sejauh mana program
pikiran tersebut diselaraskan dengan prinsip-prinsip universal dan hukum alam; jika terjadi
penyimpangan, maka penderitaan dan kerusakan akan menyusul. Oleh karena itu, pikiran
pengelolaan memerlukan perhatian yang sangat serius. Sejalan dengan pemikiran Joseph
Murphy, manusia memiliki dualitas pikiran yang unik, yakni pikiran sadar yang bersifat
objektif dan pikiran bawah sadar yang bersifat subjektif, di mana keduanya bekerja sama dalam
menentukan kualitas karakter seseorang
Efektivitas Pendidikan Agama dalam Keluarga dan Sekolah

keluarga merupakan laboratorium moral pertama dan utama bagi seorang anak.
Meskipun kurikulum formal di sekolah telah disusun sedemikian rupa untuk mengajarkan
teori-teori agama, efektivitasnya akan sangat bergantung pada sinkronisasi nilai yang terjadi di
rumah. Dalam lingkungan keluarga, pendidikan agama Islam tidak lagi bersifat instruksional
atau teoritis, melainkan bersifat imitatif dan emosional. Seorang anak cenderung tidak belajar
dari apa yang didengarnya, melainkan dari apa yang dilihatnya secara konsisten melalui
perilaku orang tua. Keteladanan (uswah hasanah) dalam hal kejujuran, ibadah harian, hingga

E'v E-ISSN 2961-7553

This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License. P-ISSN 2963-8135




TOFEDU: The Future of Education Journal Vol 5, No. 1, Tahun 2026

cara berbicara menjadi kurikulum hidup yang jauh lebih membekas daripada sekedar materi
dalam buku teks.

Lebih jauh lagi, keluarga berfungsi sebagai filter sekaligus penguat bagi pendidikan
agama yang diterima di sekolah. Ketika sekolah mengajarkan nilai-nilai akhlakul karimah,
namun lingkungan keluarga menunjukkan hal yang sebaliknya, akan terjadi disonansi kognitif
pada diri siswa yang berpotensi terjadinya pembentukan karakternya. Sebaliknya, dukungan
keluarga yang kuat melalui pembiasaan nilai-nilai keagamaan akan mempercepat internalisasi
karakter siswa. Oleh karena itu, keberhasilan pendidikan agama Islam sejatinya adalah hasil
kolaborasi yang harmonis antara struktur kurikulum sekolah yang terencana dengan fondasi
keteladanan orang tua yang kokoh di rumah.

Hasil penelitian oleh Haidir et al. (2023) dan Linda dkk. (2024) menegaskan bahwa
Efektivitas pendidikan agama mencapai titik puncaknya ketika proses internalisasi nilai-nilai
keagamaan dimulai sejak dini dalam lingkungan rumah tangga yang hangat dan konsisten.
Keluarga bukan sekadar tempat tinggal, melainkan sekolah pertama di mana anak menyerap
esensi spiritualitas melalui observasi langsung terhadap perilaku orang tuanya. Keteladanan
nyata seperti pembiasaan berdoa bersama, rutinitas membaca kitab suci, hingga diskusi ringan
mengenai penerapan nilai moral dalam menghadapi masalah sehari-hari—menciptakan iklim
keagamaan yang alami. Praktik-praktik sederhana namun kontinu ini jauh lebih efektif
daripada sekadar nasihat lisan, karena anak memandang agama sebagai sesuatu yang hidup dan
relevan, bukan sekadar teori yang kaku.

Fondasi yang dibangun di rumah ini menjadi modal spiritual yang sangat kuat bagi anak
saat mereka mulai berinteraksi dengan dunia luar. Ketika orang tua mampu menunjukkan
korelasi antara ibadah dengan perilaku santun dan jujur, anak akan memahami bahwa
keberagamaan merupakan satu kesatuan antara hubungan dengan Tuhan dan hubungan dengan
sesama manusia. Dengan demikian, pendidikan di lingkungan rumah tangga tidak hanya
memperkuat sikap religius anak secara individu, tetapi juga membekali mereka dengan kompas
moral yang stabil yang akan terus mereka bawa hingga dewasa, melampaui apa yang bisa
dicapai oleh kurikulum sekolah manapun secara sendirian.

Sekolah memegang peran strategis sebagai ruang penguatan dan perluasan bagi nilai-
nilai keagamaan yang telah disemai di lingkungan keluarga. Sebagai lembaga pendidikan
formal, sekolah tidak hanya bertugas menjaga kelangsungan nilai-nilai tersebut, tetapi juga
mengangkatnya ke tingkat pemahaman yang lebih kritis dan komprehensif. Melalui kurikulum
yang dirancang secara kontekstual, pendidikan agama Islam bertransformasi dari sekadar
harmonisasi dogmatis yang kaku menjadi diskusi yang relevan dengan tantangan kehidupan
modern. Di sekolah, siswa diajak untuk melihat bagaimana ajaran Islam dapat menjadi solusi
atas isu-isu sosial, lingkungan, dan teknologi, sehingga agama dipahami sebagai pedoman
hidup yang dinamis dan aplikatif, bukan sekadar kumpulan aturan masa lalu.

Integrasi antara nilai-nilai dasar dari rumah dan pengayaan perspektif di sekolah
menciptakan pemahaman keagamaan yang utuh dan moderat pada diri siswa. Di lingkungan
sekolah, siswa berkesempatan untuk menanamkan nilai-nilai keagamaan dalam konteks yang
lebih luas, seperti berinteraksi dengan teman yang beragam latar belakang atau terlibat dalam
kegiatan sosial kemanusiaan. Dengan pendekatan yang inklusif dan rasional, sekolah
membantu siswa membangun kecerdasan spiritual yang matang, di mana mereka tidak hanya
taat secara ritual, tetapi juga cakap dalam menerapkan nilai-nilai Islam ke dalam kontribusi
positif bagi masyarakat luas.

Implementasi program sekolah seperti praktik ibadah harian, peringatan hari besar
Islam, dan kajian keagamaan berfungsi sebagai wadah untuk mentransformasikan teori agama
menjadi pengalaman hidup yang nyata. Melalui kegiatan kolektif seperti shalat berjamaah,
siswa tidak hanya melatih disiplin spiritual, tetapi juga belajar tentang kesetaraan dan
solidaritas sosial. Begitu pula dengan kegiatan sosial berbasis nilai keagamaan, yang melatih

E'v E-ISSN 2961-7553

This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License. P-ISSN 2963-8135




TOFEDU: The Future of Education Journal Vol 5, No. 1, Tahun 2026

empati siswa untuk peduli terhadap sesama. Program-program ini memastikan bahwa
pendidikan agama tidak berhenti pada aspek kognitif (pengetahuan), melainkan merambah ke
dimensi emosional yang mendalam dan praktik motorik yang konsisten.

Ketika pendidikan agama dikemas dengan sentuhan aspek afektif (penghayatan) dan
psikomotorik (praktik nyata), proses internalisasi nilai terjadi jauh lebih efektif dan natural.
Siswa tidak lagi merasa sedang “belajar” memerintah, melainkan sedang “menjalani” sebuah
gaya hidup yang bermakna. Pengalaman langsung dalam praktik ibadah dan aksi sosial
memberikan kesan mendalam yang membentuk memori jangka panjang, sehingga nilai-nilai
tersebut lebih mudah diserap dan menjadi bagian tak terpisahkan dari identitas serta
kepribadian peserta didik di masa depan.

Namun demikian, Realitas di lapangan sering kali menunjukkan adanya diskoneksi
antara materi yang diajarkan dengan perilaku yang diharapkan, di mana pendidikan agama
masih terjebak dalam pendekatan yang sangat teoritis dan tekstual. Banyak institusi pendidikan
yang lebih mengutamakan penyelesaian kurikulum sasaran dan pencapaian nilai ujian,
sehingga mengabaikan ranah afeksi yang seharusnya menjadi inti dari karakter pendidikan.
Akibatnya, pelajaran agama sering kali dipandang sebagai beban formalitas akademik oleh
siswa, di mana mereka mahir menghafal dalil dan hukum-hukum agama namun mengalami
kesulitan dalam menerjemahkan pemahaman tersebut ke dalam etika pergaulan dan
penyelesaian masalah dalam kehidupan nyata.

Kelemahan implementasi ini menciptakan kesenjangan antara pengetahuan
(knowledge) dan tindakan (action), yang pada akhirnya membuat pendidikan agama kehilangan
“ruh” transformatifnya. Tanpa pendekatan yang menyentuh aspek emosional dan pembiasaan
perilaku, nilai-nilai luhur agama hanya akan menetap di dalam catatan buku tanpa pernah
mewarnai karakter siswa. Untuk mengatasi hal ini, diperlukan perubahan paradigma mengajar,
dari sekadar mentransfer informasi menjadi penciptaan pengalaman belajar yang bermakna,
sehingga siswa dapat merasakan bahwa agama adalah kompas yang relevan dan dibutuhkan
untuk menavigasi tantangan kehidupan mereka sehari-hari.

Kondisi pendidikan agama saat ini menuntut adanya evaluasi dan perbaikan yang
mendalam, karena pendekatan yang hanya bersifat kognitif terbukti tidak cukup untuk
membentuk karakter religius siswa secara menyeluruh. Pendidikan yang sekadar berfokus pada
transfer pengetahuan tanpa menyentuh aspek afeksi akan membuat nilai-nilai agama sulit
terinternalisasi dalam perilaku nyata. Oleh karena itu, diperlukan integrasi yang harmonis
antara keteladanan orang tua di rumah sebagai fondasi pertama, penerapan kurikulum
kontekstual di sekolah yang lebih aplikatif, serta dukungan lingkungan sosial yang positif.
Sinergi antara ketiga pilar ini menjadi syarat mutlak agar pendidikan agama benar-benar efektif
dalam mencetak kepribadian siswa yang tidak hanya saleh secara individu (religius), tetapi juga
memiliki kepekaan sosial (empatik) dan budi pekerti yang luhur (berakhlakul karimah).

KESIMPULAN

Pendidikan Agama Islam (PAI) dan pendidikan moral merupakan dua instrumen
fundamental yang bekerja secara sinergis dalam proses pembentukan karakter siswa di sekolah.
PAI berperan dalam membangun dimensi transendental atau vertikal, yang memberikan dasar
spiritual serta keyakinan mendalam bahwa setiap tindakan manusia diawasi oleh Sang
Pencipta. Di sisi lain, pendidikan moral memperkuat dimensi horizontal dengan menanamkan
nilai-nilai etis universal yang esensial bagi kehidupan bermasyarakat. Integrasi antara
keduanya menciptakan keseimbangan karakter: agama memberikan "ruh" dan motivasi batin,
sementara pendidikan moral menyediakan kerangka praktis bagi perilaku etis dalam interaksi
sosial sehari-hari.

Secara teoritis, penggabungan ini menghasilkan landasan karakter yang utuh, di mana
siswa tidak hanya cerdas secara intelektual, tetapi juga memiliki integritas yang stabil. Dengan

E'v E-ISSN 2961-7553

This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License. P-ISSN 2963-8135




TOFEDU: The Future of Education Journal Vol 5, No. 1, Tahun 2026

adanya dasar spiritual yang kuat, nilai-nilai etis seperti kejujuran, tanggung jawab, dan empati
bukan lagi sekadar norma sosial yang dipatuhi karena tekanan luar, melainkan menjadi
perwujudan dari keimanan seseorang. Dengan demikian, sekolah menjadi tempat persemaian
generasi yang memiliki kesalehan pribadi sekaligus kesalehan sosial, yang mampu menavigasi
tantangan zaman dengan kompas moral yang kokoh dan beradab.

DAFTAR PUSTAKA

Alawi, A. H. 1. (2019). Pendidikan Penguatan Karakter Melalui Pembiasaan Akhlak Mulia.
Qiro’ah: Jurnal Pendidikan Agama Islam, 9(1), 16-29.
https://doi.org/https://doi.org/10.33511/qiroah.v9il

Dewan Perwakilan Rakyat, Undang—Undang Sistem Pendidikan Nasional Nomor 20 Tahun
2003,dalam Undang-Undang Sistem Pendidikan Nasional, Jakarta: Permata Press,
2013, h. 3.

Fathurrohman, F. (2019). Implementasi pendidikan moral di sekolah dasar. Jurnal Bidang
Pendidikan Dasar, 3(1), 79-86.

Haidir, H., Amin, M., & Rahmawati, R. (2023). Peran lingkungan sekolah dalam pembentukan
karakter religius siswa. *Jurnal Pendidikan Islam*, 9(1), 55-70.

Hawi, A. (2013) Kompetensi Guru Penddikan Agama Islam. Jakarta: PT Raja Grafindo
Persada.

Imam Mohtar, Problematikan Pembinaan Pendidikan Agama Islam pada Masyarakat,
Ponorogo:Uwais Inspirasi Indonesia, 2017, h. 47.

Linda, N., Rosdiana, R., & Syafei, A. (2024). Keteladanan orang tua dalam membentuk
karakter keagamaan anak usia dini. *Jurnal Pendidikan Anak*, 11(2), 22-35.

Mulyasa, E. (2019). Revitalisasi Pendidikan Karakter dalam Kurikulum Nasional. Jurnal
Pendidikan Islam, 8(2), 123—-134.

Parhan, M., & Sutedja, B. (2019). Penerapan Pendekatan Pembelajaran Kontekstual Dalam
Pendidikan Agama Islam Di Universitas Pendidikan Indonesia. Tarbawy: Indonesian
Journal of Islamic Education, 6(2), 114—126. https://doi.org/10.17509/t.v6i2.20165

Syam, J. (2016). Pendidikan Berbasis Islam yang Memandirikan dan Mendewasakan.
EduTech: Jurnal I[lmu Pendidikan Dan Ilmu Sosial, 2(2), 73-83

E'v E-ISSN 2961-7553

This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License. P-ISSN 2963-8135



https://doi.org/https:/doi.org/10.33511/qiroah.v9i1

