
876  

This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License. 
E-ISSN 2961-7553  
P-ISSN 2963-8135 

  TOFEDU: The Future of Education Journal 

Volume 5 Number 1 (2026) Page: 876-884 

E-ISSN 2961-7553 P-ISSN 2963-8135  

https://journal.tofedu.or.id/index.php/journal/index 

 

The Synergy of Islamic Religious Education and Moral Education  

in Shaping the Character of Elementary School Students 
 

Widia Putri¹, Sujarwo² 
pwidia974@gmail.com¹, Sujarwokusumo@gmail.com2 

¹Universitas PGRI Silampari Lubuklinggau 
2Universitas PGRI Silampari Lubuklinggau 

 

ABSTRACT 

Islamic Religious Education and moral education play a strategic role as key pillars in shaping 

the character of elementary school students to face increasingly complex contemporary 

challenges. Both function not merely as a transmission of normative knowledge, but also as 

essential instruments for instilling fundamental values such as honesty, responsibility, and 

empathy in everyday life. Through a literature-based study reviewing various academic 

journals and scholarly references, this study finds that the integration of religious and moral 

education within the formal education system constitutes a crucial foundation for students’ 

character development. The analysis indicates that strengthening these two aspects in an 

integrated manner has a significant impact, particularly on improving students’ moral conduct, 

discipline, and awareness of social responsibility. Therefore, strong synergy is required among 

educational institutions, the role of teachers as role models, and the family environment as the 

primary foundation to ensure that moral and spiritual values are optimally internalized in the 

educational process. Thus, this article emphasizes that Islamic religious and moral education 

in elementary schools plays an important role in shaping a young generation that is religious, 

possesses noble character, and is ready to become a pillar of the nation by contributing 

positively to society and the wider world. 

 

Keywords: Islamic Religious Education, Moral Education, Character 

 

PENDAHULUAN 

Pendidikan merupakan sebuah proses pembelajaran, keterampilan, dan kebiasaan 

sekelompok orang yang diturunkan dari satu generasi ke generasi yang umumnya dilakukan 

melalui proses pengajaran (Parhan, 2018). Dalam defenisi lain, Pendidikan adalah proses 

mengubah orang dari yang buruk menjadi yang baik. Jika teori ini berkaitan dengan 

perkembangan moral anak, itu berarti anak-anak harus mengikuti Pendidikan secara formal 

agar mereka memiliki moral yang baik (Ilham & Hermansyah, 2023). Pendidikan dapat 

dikatakan ideal apabila memperhatikan berbagai macam dimensi, seperti dimensi intelaktual, 

spiritual, dan sosial. Tentunya dengan memperhatikan kapasistas dan potensi fisik, serta realitas 

dari peserta didik untuk bersinergi dengan baik (Syam, 2016) 

https://journal.tofedu.or.id/index.php/journal/index
mailto:pwidia974@gmail.com
mailto:Sujarwokusumo@gmail.com


TOFEDU: The Future of Education Journal          Vol 5, No. 1, Tahun 2026 

 

877  

This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License. 
E-ISSN 2961-7553  
P-ISSN 2963-8135 

Pendidikan nasional saat ini tengah menghadapi tantangan besar berupa kesenjangan 

antara kecerdasan intelektual dan kematangan moral. Fenomena kekerasan, intimidasi, dan 

ketidakjujuran akademis merupakan indikator kuat bahwa sistem pendidikan kita masih 

cenderung bersifat output-centric, di mana nilai angka seringkali dianggap lebih berharga 

daripada integritas. Hal ini menyebabkan penanaman nilai moral dan agama terjebak dalam 

batas hafalan materi di dalam kelas, tanpa benar-benar terinternalisasi menjadi perilaku nyata 

dalam kehidupan sehari-hari siswa. 

Untuk mengatasi kemerosotan ini, pendidikan harus dikembalikan pada hakikatnya 

sebagai proses transformasi nilai melalui pembiasaan dan keteladanan yang konsisten. 

Keberhasilan pembentukan karakter tidak bisa hanya menjadi tanggung jawab sekolah melalui 

kurikulum formal, melainkan memerlukan sinergi utuh dalam Trisentra Pendidikan, yaitu 

kolaborasi antara lingkungan keluarga yang penuh empati, sekolah yang disiplin, dan 

masyarakat yang memiliki kontrol sosial sehat. Hanya dengan menyelaraskan dimensi 

emosional, sosial, dan spiritual secara seimbang, kita dapat melahirkan generasi yang tidak 

hanya kompeten secara teknis, tetapi juga memiliki kompas moral yang kuat di tengah 

tantangan zaman yang kian kompleks. 

Observasi awal mempertegas bahwa persoalan utama terletak pada marginalisasi nilai-

nilai spiritual dan moral dalam struktur kurikulum. Ketika Pendidikan Agama Islam (PAI) dan 

pendidikan moral hanya diposisikan sebagai mata pelajaran pelengkap, fokus siswa maupun 

pengajar cenderung bergeser pada sekadar memenuhi ketuntasan administratif daripada 

melakukan refleksi spiritual yang mendalam. Akibatnya, agama dan moralitas hanya dipahami 

secara kognitif sebagai kumpulan aturan dan hafalan tanpa sempat menyentuh relung batin 

yang mampu menggerakkan empati serta rasa tanggung jawab sosial. 

Pendidikan Agama Islam (PAI) dan Pendidikan moral mempunyai posisi yang sangat 

strategis karena tidak hanya berfungsi sebagai transfer informasi keagamaan, tetapi juga 

sebagai motor penggerak transformasi perilaku. Melalui optimalisasi PAI, sekolah dapat 

menanamkan nilai-nilai luhur seperti kejujuran, disiplin, dan kasih sayang yang tertanam pada 

keyakinan spiritual. Pembelajaran ini menjadi efektif ketika nilai-nilai tersebut tidak hanya 

berhenti pada hafalan dalil, melainkan diterapkan melalui pembiasaan ibadah dan interaksi 

sosial yang beradab. Dengan menjadikan PAI sebagai inti dari pembentukan karakter, siswa 

akan memiliki landasan moral yang kuat untuk membentengi diri dari pengaruh negatif 

lingkungan, sekaligus mendorong mereka menjadi pribadi yang bermanfaat bagi sesama (Putri, 

E., & Husmidar, D, 2021). 

Lebih jauh lagi, penempatan karakter pendidikan di “pinggiran” sistem pendidikan 

menciptakan dikotomi yang berbahaya, di mana siswa merasa bahwa perilaku bermoral adalah 

hal yang terpisah dari keberhasilan akademik. Padahal, peran sentral PAI dan pendidikan moral 

seharusnya menjadi fondasi atau “ruh” bagi seluruh aktivitas belajar mengajar. Tanpa 

pengintegrasian nilai-nilai tersebut ke dalam seluruh aspek kehidupan sekolah, sekolah hanya 

akan menjadi pabrik pencetak individu yang mahir secara teknis namun rapuh secara etika, 

yang pada akhirnya kesulitan dalam menunjukkan sikap toleran dan tanggung jawab di tengah 

keberagaman masyarakat. 

 

METODE PENELITIAN 

Metode penelitian yang diterapkan dalam kajian ini adalah studi literatur (library 

study), sebuah pendekatan yang berfokus pada penghimpunan analisis dan sumber pustaka 

yang relevan dengan permasalahan penelitian. Proses ini diawali dengan mengumpulkan 

berbagai literatur ilmiah, mulai dari buku teks, jurnal penelitian, hingga laporan resmi yang 

berkaitan dengan penguatan karakter di lingkungan pendidikan. Setelah sumber-sumber 

tersebut terkumpul, langkah selanjutnya adalah melakukan pengolahan data melalui reduksi, 



TOFEDU: The Future of Education Journal          Vol 5, No. 1, Tahun 2026 

 

878  

This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License. 
E-ISSN 2961-7553  
P-ISSN 2963-8135 

komparasi, dan sintesis untuk mendapatkan pemahaman yang mendalam mengenai teori-teori 

pendukung yang mendasari terbentuknya moral siswa Sekolah Dasar (SD). 

Penggunaan metode studi literatur ini bertujuan untuk membangun fondasi teoritis yang 

kuat dalam identifikasi implementasi pendidikan karakter religius, khususnya pada jenjang 

Sekolah Dasar. Dengan menelaah berbagai temuan dari peneliti sebelumnya, kajian ini dapat 

memetakan strategi mana yang paling efektif serta tantangan apa saja yang sering muncul 

dalam menanamkan nilai-nilai religiusitas kepada anak usia dini. Hasil dari analisis pustaka ini 

nantinya akan memberikan gambaran komprehensif yang dapat digunakan sebagai acuan 

dalam mengembangkan model pendidikan karakter yang lebih adaptif dan aplikatif di sekolah. 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

Pendidikan Agama Islam 

Pendidikan Agama Islam pada hakikatnya merupakan sebuah usaha sadar dan terencana 

yang dilakukan oleh pendidik untuk mendampingi, mengajar, serta mengarahkan seluruh 

potensi fitrah yang dimiliki anak didik. Proses ini bertujuan agar setiap individu mampu 

menjalankan fungsi dan kehidupan peran sesuai dengan hakikat kemanusiaannya, baik sebagai 

hamba Tuhan maupun sebagai makhluk sosial. Melalui bimbingan yang tepat, potensi 

intelektual, emosional, dan spiritual anak dikembangkan secara seimbang sehingga mereka 

tidak hanya memiliki pemahaman keagamaan yang mendalam, tetapi juga mampu 

mengaktualisasikan nilai-nilai tersebut dalam tindakan nyata yang bermanfaat bagi 

lingkungannya (Imam Mohtar, 2017). 

Dalam konteks pembentukan karakter, definisi ini menekankan bahwa Pendidikan 

Agama Islam bukan sekedar transfer informasi, melainkan sebuah proses transformasi 

kepribadian. Tanggung jawab pendidik di sini mencakup penciptaan lingkungan yang kondusif 

agar karakter religius, toleransi, dan tanggung jawab dapat tumbuh secara alami dalam diri 

peserta didik. Dengan demikian, pendidikan agama berfungsi sebagai kompas moral yang 

membimbing mereka untuk bertindak selaras dengan prinsip-prinsip etika universal dan ajaran 

agama, yang pada akhirnya akan membentuk generasi yang kokoh secara spiritual namun juga 

adaptif terhadap perkembangan zaman. 

Menurut Hawi (2013), tujuan utama dari Pendidikan Agama Islam sejatinya bukan 

hanya sekadar pemuasan aspek intelektual atau kognitif semata. Pendidikan ini dirancang 

untuk membekali siswa dengan pemahaman mendalam yang bermuara pada pengaplikasian 

nilai-nilai agama sebagai panduan atau pegangan hidup yang kokoh dalam menghadapi 

berbagai dinamika zaman. Dengan demikian, hakikat pendidikan agama bukan terletak pada 

banyaknya informasi yang dihafal, melainkan pada sejauh mana ajaran tersebut mampu 

mewarnai cara pandang seseorang dalam realita kehidupannya. 

Implikasinya, tanggung jawab seorang guru Pendidikan Agama Islam menjadi sangat 

vital dalam mentransformasikan nilai-nilai ilahiah ke dalam jiwa peserta didik. Tugas pendidik 

tidak hanya terbatas pada transfer pengetahuan di dalam kelas, tetapi juga mencakup proses 

penanaman nilai (internalisasi nilai) agar prinsip-prinsip Islam menyatu menjadi karakter, 

tingkah laku, dan kepribadian yang autentik. Melalui bimbingan dan keteladanan dari guru, 

diharapkan nilai-nilai tersebut tidak hanya bersifat teoritis, tetapi terwujud secara nyata dalam 

perilaku sehari-hari siswa, sehingga mereka tumbuh menjadi pribadi yang berakhlak mulia. 

Pendidikan Agama Islam di sekolah memegang peranan krusial dalam mempersiapkan 

siswa untuk berintegrasi secara harmonis dengan masyarakat Indonesia yang memiliki corak 

religiusitas yang sangat kuat. Mengingat struktur sosial kita sangat dipengaruhi oleh nilai-nilai 

agama, di mana setiap fase kehidupan mulai dari kelahiran, pernikahan, hingga kematian selalu 

melibatkan ritual keagamaan, maka pemahaman agama menjadi kompetensi dasar bagi setiap 

individu. Sekolah, melalui kurikulum PAI, tidak hanya memberikan bekal teologis, tetapi juga 



TOFEDU: The Future of Education Journal          Vol 5, No. 1, Tahun 2026 

 

879  

This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License. 
E-ISSN 2961-7553  
P-ISSN 2963-8135 

keterampilan sosial-keagamaan yang memungkinkan siswa untuk terlibat aktif dan bermakna 

dalam praktik-praktik kemasyarakatan tersebut. 

Lebih jauh lagi, optimalisasi pendidikan agama di lembaga formal merupakan investasi 

jangka panjang untuk menjaga keberlangsungan identitas bangsa Indonesia yang religius. 

Dengan memberikan pemahaman yang benar dan moderat, sekolah berperan memastikan 

bahwa tradisi dan nilai-nilai agama tidak hanya dijalankan sebagai rutinitas simbolis, 

melainkan dipahami esensinya sebagai landasan etika bermasyarakat. Dengan demikian, 

pendidikan agama Islam berfungsi sebagai jembatan yang menghubungkan ranah akademik 

dengan realitas sosial, membentuk generasi muda yang siap menjadi bagian dari masyarakat 

tanpa kehilangan jati diri spiritualnya. 

Integrasi Pendidikan Agama Islam (PAI) ke dalam kurikulum nasional memiliki 

landasan konstitusional yang sangat kuat melalui Undang-Undang Sistem Pendidikan Nasional 

(Sisdiknas) Nomor 20 Tahun 2003 . Landasan hukum ini menegaskan bahwa pendidikan bukan 

sekadar instrumen pembangunan ekonomi atau teknokratis, melainkan sebuah upaya yang 

dicabut pada identitas bangsa. Dengan mendasarkan pendidikan pada Pancasila dan UUD 

1945, negara menjamin bahwa nilai-nilai agama tetap menjadi pilar utama dalam 

mencerdaskan kehidupan bangsa, disertai dengan pelestarian kebudayaan nasional dan adaptasi 

terhadap tuntutan zaman yang terus berkembang. 

Keberadaan payung hukum ini juga memastikan bahwa penyelenggaraan pendidikan 

agama di sekolah tidak bersifat opsional, melainkan wajib sebagai bagian dari hak setiap 

peserta didik. Hal ini menunjukkan komitmen pemerintah untuk menjaga keseimbangan antara 

kemajuan ilmu pengetahuan dan teknologi (IPTEK) dengan penguatan iman dan takwa 

(IMTAK). Oleh karena itu, kurikulum nasional dirancang untuk menciptakan manusia yang 

tidak hanya kompeten secara global, tetapi juga tetap memegang teguh akar moralitas dan 

religiusitas yang menjadi ciri khas masyarakat Indonesia. 

Penyertaan agama sebagai landasan utama dalam Undang-Undang Sisdiknas 

menegaskan bahwa pendidikan di Indonesia memiliki karakter teosentris yang kuat, di mana 

dimensi spiritualitas menjadi ruh dari seluruh proses pembelajaran. Hal ini mengandung 

konsekuensi logis bahwa agama tidak boleh dipandang sebagai entitas yang dilindungi dalam 

satu mata pelajaran saja, melainkan harus meresap ke dalam budaya dan lingkungan pendidikan 

secara menyeluruh. Mulai dari jenjang sekolah dasar hingga perguruan tinggi, institusi 

pendidikan wajib menciptakan ekosistem yang mendukung pertumbuhan nilai-nilai 

keagamaan, baik melalui kebijakan sekolah, interaksi antarwarga sekolah, maupun integrasi 

nilai dalam kurikulum formal. 

Penerapan agama sebagai budaya sekolah (school culture) menuntut adanya 

transformasi lingkungan pendidikan menjadi tempat di mana nilai-nilai kejujuran, keadilan, 

dan kasih sayang dipraktikkan secara nyata. Di sekolah menengah dan perguruan tinggi, peran 

ini semakin krusial sebagai penyeimbang terhadap arus pemikiran kritis dan tantangan global, 

sehingga intelektualitas yang terbentuk tetap berpijak pada moralitas yang kokoh. Dengan 

menjadikan agama sebagai landasan pendidikan nasional, negara berupaya memastikan bahwa 

transformasi sosial yang dihasilkan melalui jalur pendidikan tetap selaras dengan jati diri 

bangsa yang religius, sehingga lulusannya tidak hanya unggul dalam kompetensi tetapi juga 

luhur secara budi pekerti. 

Penerapan nilai-nilai agama sebagai penentu kehidupan di sekolah menuntut 

transformasi dari sekedar mendidik kurikulum menjadi pembentukan ekosistem karakter. 

Ketika agama diharapkan mewarnai iklim dan budaya sekolah, maka seluruh elemen 

lingkungan mulai dari kebijakan pimpinan, perilaku guru, hingga interaksi antar siswa harus 

mencerminkan nilai-nilai spiritual yang dipelajari. Sekolah tidak lagi hanya berfungsi sebagai 

tempat transfer teori keagamaan, melainkan menjadi laboratorium praktik di mana kejujuran, 

disiplin, dan etika sosial dijalankan sebagai bagian dari rutinitas harian. Kewajiban bagi 



TOFEDU: The Future of Education Journal          Vol 5, No. 1, Tahun 2026 

 

880  

This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License. 
E-ISSN 2961-7553  
P-ISSN 2963-8135 

sekolah negeri maupun swasta untuk menyelenggarakan pendidikan agama menunjukkan 

komitmen negara dalam memastikan bahwa setiap siswa, khususnya siswa Muslim melalui 

kurikulum Pendidikan Agama Islam, mendapatkan hak fundamentalnya untuk bertumbuh 

secara spiritual di lembaga formal. 

Tanggung jawab sekolah dalam memberikan pendidikan agama ini juga mencakup 

penyediaan ruang bagi siswa untuk mengajarkan ajaran mereka secara layak dan 

konsekuensinya. Hal ini berarti sekolah harus mampu menjembatani pemahaman tekstual 

dalam buku dengan konteks sosial yang lebih luas, sehingga pendidikan agama Islam tidak 

hanya membentuk kesalehan individu, tetapi juga kesalehan sosial. Dengan menjamin hak 

setiap siswa untuk menerima pendidikan agama yang berkualitas, sekolah berperan sebagai 

garda terdepan dalam merawat identitas keagamaan bangsa sekaligus menyiapkan warga 

negara yang memiliki moralitas yang kuat untuk menghadapi tantangan zaman. 

Pendidikan Moral 

Pendidikan moral pada perluasan sekolah dasar memiliki efek domino yang sangat 

signifikan karena menjadi fondasi utama dalam membangun struktur masyarakat yang 

harmonis. Ketika akhlak ditanamkan sejak dini, proses tersebut tidak hanya membentuk 

kepribadian individu siswa, tetapi juga merupakan upaya jangka panjang dalam menciptakan 

tatanan sosial yang lebih peduli, empatik, dan bertanggung jawab terhadap lingkungan. Anak-

anak yang terbiasa dididik dengan nilai-nilai moral akan tumbuh menjadi anggota masyarakat 

yang mampu mengedepankan prinsip perdamaian dan memiliki ketahanan mental yang baik, 

sehingga mereka dapat menghadapi berbagai tantangan serta konflik sosial dengan bijaksana 

tanpa mengedepankan kekerasan. 

Lebih jauh lagi, investasi pada pendidikan karakter di usia emas ini adalah langkah 

preventif terhadap berbagai krisis moral di masa depan. Generasi yang memiliki kompas moral 

yang kuat akan menjadi agen perubahan yang mampu menjaga stabilitas sosial dan kelestarian 

lingkungan di tengah arus globalisasi yang dinamis. Dengan demikian, sekolah dasar bukan 

sekadar tempat mengejar literasi dan numerasi, melainkan sebuah kawah candradimuka bagi 

pembentukan warga negara yang luhur budi pekertinya, yang pada akhirnya akan menjamin 

keberlangsungan bangsa yang beradab dan abadi. 

Meskipun memiliki urgensi yang sangat tinggi, penerapan pendidikan moral di sekolah 

dasar menghadapi berbagai tantangan kompleks yang memerlukan penanganan sistematis. 

Salah satu tantangan utama adalah menjaga konsistensi dan efektivitas kualitas pengajaran di 

seluruh lini; pendidikan moral tidak dapat berhasil jika hanya mengandalkan metode ceramah 

tanpa adanya standar keteladanan yang seragam dari seluruh staf pengajar. Selain itu, pendidik 

bertekad untuk mengadaptasi pendekatan pengajaran agar relevan dengan keragaman latar 

belakang, karakter, dan kecepatan belajar anak yang berbeda-beda, sehingga pesan-pesan etis 

dapat diterima secara inklusif oleh setiap individu. 

Tantangan yang tidak kalah beratnya adalah membangun sinergi antara sekolah dengan 

lingkungan keluarga, yakni melibatkan orang tua secara aktif untuk mendukung pembelajaran 

etis di rumah. Tanpa adanya sinkronisasi antara apa yang diajarkan di kelas dengan apa yang 

dicontohkan di rumah, anak akan mengalami kebingungan nilai (valueconflict) yang dapat 

menghambat internalisasi karakter. Oleh karena itu, keberhasilan pendidikan moral sangat 

bergantung pada kemampuan sekolah dalam menciptakan komunikasi dua arah yang kuat 

dengan orang tua, guna memastikan bahwa nilai-nilai kebaikan yang ditanamkan di sekolah 

tetap terpelihara dan dipraktikkan dalam kehidupan sehari-hari di luar gerbang sekolah. 

Hubungan Moral dan Agama 

Hubungan antara agama dan moralitas merupakan salah satu pilar terkuat dalam 

pembentukan etika pribadi, di mana agama bertindak sebagai motivator utama yang 

memberikan sanksi batin sekaligus arah bagi perilaku manusia. Dalam praktiknya, agama 

menyediakan landasan normatif yang sangat kokoh melalui konsep perintah dan larangan 



TOFEDU: The Future of Education Journal          Vol 5, No. 1, Tahun 2026 

 

881  

This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License. 
E-ISSN 2961-7553  
P-ISSN 2963-8135 

Tuhan, sehingga seseorang merasa memiliki kewajiban moral yang bersifat transendental. 

Ketika seseorang dihadapkan pada dilema etis, seperti isu seksualitas sebelum perkawinan, 

argumen agama sering kali menjadi jawaban pamungkas yang menyatukan antara keyakinan 

teologis dengan tindakan praktis. Kesadaran akan dosa dan rasa tanggung jawab kepada Sang 

Pencipta menjadi benteng pertahanan yang jauh lebih kuat dari sekedar norma sosial atau 

hukum formal. 

Keterikatan ini menunjukkan bahwa cara hidup seseorang biasanya tidak ditentukan 

oleh pemikiran filosofis yang rumit, melainkan oleh keyakinan keagamaan yang sudah 

mendarah daging. Dalam konteks pendidikan, hal ini mempertegas mengapa Pendidikan 

Agama Islam (PAI) menjadi instrumen yang sangat strategis: karena agama mampu 

memberikan “alasan mendalam” bagi siswa untuk menjadi jujur, disiplin, dan bertanggung 

jawab. Dengan menyandarkan nilai moral pada keyakinan agama, sekolah membantu siswa 

membangun integritas yang stabil, karena mereka tidak lagi berperilaku baik hanya untuk 

menghindari hukuman guru, tetapi karena komitmen spiritual yang mereka yakini sebagai 

kebenaran mutlak. 

Ajaran moral dalam agama dianggap sangat mendasar karena memiliki sumber otoritas 

tertinggi, yakni wahyu Tuhan, yang memberikan kepastian hukum bagi penganutnya. Melalui 

peristiwa-peristiwa simbolis seperti menyampaikan “Sepuluh Perintah Allah” kepada Musa, 

moralitas tidak lagi dipandang sebagai kesepakatan manusia yang rapuh, melainkan sebagai 

perintah suci yang bersifat mutlak dan abadi. Alasan keimanan inilah yang memberikan 

kekuatan emosional dan spiritual bagi seseorang untuk tetap patuh, bahkan dalam situasi sulit 

sekalipun, karena ada dimensi tanggung jawab transendental yang melampaui dunia fisik. 

Namun, penting untuk disadari bahwa moralitas juga memiliki dimensi universal dan 

rasional yang dapat diterima oleh semua orang tanpa melihat latar belakang agamanya. Secara 

logika, aturan seperti "jangan membunuh" atau "jangan berdusta" dapat dinalar sebagai syarat 

mutlak bagi keberlangsungan hidup bermasyarakat; tanpa kejujuran dan keamanan, tatanan 

sosial akan runtuh. Dengan demikian, moralitas memiliki dua pilar penyangga yang saling 

menguatkan: agama memberikan landasan spiritual yang kokoh, sementara rasionalitas 

memberikan pemahaman praktis tentang manfaat nilai-nilai tersebut bagi kemanusiaan. 

Mekanisme Pembentukan Karakter 

Istilah karakter berasal dari bahasa Yunani Charasein yang berarti "mengukir", sebuah 

proses yang menghasilkan tanda permanen dan menyatu kuat dengan benda dasarnya sehingga 

tidak mungkin dihilangkan tanpa merusak benda tersebut. Dalam diri manusia, pikiran menjadi 

instrumen utama pembentukan karakter karena di sanalah seluruh “program” pengalaman 

hidup disimpan, yang kemudian berkembang menjadi sistem keyakinan, pola pikir, dan 

perilaku. Kunci kebahagiaan dan ketenangan hidup bergantung pada sejauh mana program 

pikiran tersebut diselaraskan dengan prinsip-prinsip universal dan hukum alam; jika terjadi 

penyimpangan, maka penderitaan dan kerusakan akan menyusul. Oleh karena itu, pikiran 

pengelolaan memerlukan perhatian yang sangat serius. Sejalan dengan pemikiran Joseph 

Murphy, manusia memiliki dualitas pikiran yang unik, yakni pikiran sadar yang bersifat 

objektif dan pikiran bawah sadar yang bersifat subjektif, di mana keduanya bekerja sama dalam 

menentukan kualitas karakter seseorang 

Efektivitas Pendidikan Agama dalam Keluarga dan Sekolah 

keluarga merupakan laboratorium moral pertama dan utama bagi seorang anak. 

Meskipun kurikulum formal di sekolah telah disusun sedemikian rupa untuk mengajarkan 

teori-teori agama, efektivitasnya akan sangat bergantung pada sinkronisasi nilai yang terjadi di 

rumah. Dalam lingkungan keluarga, pendidikan agama Islam tidak lagi bersifat instruksional 

atau teoritis, melainkan bersifat imitatif dan emosional. Seorang anak cenderung tidak belajar 

dari apa yang didengarnya, melainkan dari apa yang dilihatnya secara konsisten melalui 

perilaku orang tua. Keteladanan (uswah hasanah) dalam hal kejujuran, ibadah harian, hingga 



TOFEDU: The Future of Education Journal          Vol 5, No. 1, Tahun 2026 

 

882  

This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License. 
E-ISSN 2961-7553  
P-ISSN 2963-8135 

cara berbicara menjadi kurikulum hidup yang jauh lebih membekas daripada sekedar materi 

dalam buku teks. 

Lebih jauh lagi, keluarga berfungsi sebagai filter sekaligus penguat bagi pendidikan 

agama yang diterima di sekolah. Ketika sekolah mengajarkan nilai-nilai akhlakul karimah, 

namun lingkungan keluarga menunjukkan hal yang sebaliknya, akan terjadi disonansi kognitif 

pada diri siswa yang berpotensi terjadinya pembentukan karakternya. Sebaliknya, dukungan 

keluarga yang kuat melalui pembiasaan nilai-nilai keagamaan akan mempercepat internalisasi 

karakter siswa. Oleh karena itu, keberhasilan pendidikan agama Islam sejatinya adalah hasil 

kolaborasi yang harmonis antara struktur kurikulum sekolah yang terencana dengan fondasi 

keteladanan orang tua yang kokoh di rumah. 

Hasil penelitian oleh Haidir et al. (2023) dan Linda dkk. (2024) menegaskan bahwa 

Efektivitas pendidikan agama mencapai titik puncaknya ketika proses internalisasi nilai-nilai 

keagamaan dimulai sejak dini dalam lingkungan rumah tangga yang hangat dan konsisten. 

Keluarga bukan sekadar tempat tinggal, melainkan sekolah pertama di mana anak menyerap 

esensi spiritualitas melalui observasi langsung terhadap perilaku orang tuanya. Keteladanan 

nyata seperti pembiasaan berdoa bersama, rutinitas membaca kitab suci, hingga diskusi ringan 

mengenai penerapan nilai moral dalam menghadapi masalah sehari-hari—menciptakan iklim 

keagamaan yang alami. Praktik-praktik sederhana namun kontinu ini jauh lebih efektif 

daripada sekadar nasihat lisan, karena anak memandang agama sebagai sesuatu yang hidup dan 

relevan, bukan sekadar teori yang kaku. 

Fondasi yang dibangun di rumah ini menjadi modal spiritual yang sangat kuat bagi anak 

saat mereka mulai berinteraksi dengan dunia luar. Ketika orang tua mampu menunjukkan 

korelasi antara ibadah dengan perilaku santun dan jujur, anak akan memahami bahwa 

keberagamaan merupakan satu kesatuan antara hubungan dengan Tuhan dan hubungan dengan 

sesama manusia. Dengan demikian, pendidikan di lingkungan rumah tangga tidak hanya 

memperkuat sikap religius anak secara individu, tetapi juga membekali mereka dengan kompas 

moral yang stabil yang akan terus mereka bawa hingga dewasa, melampaui apa yang bisa 

dicapai oleh kurikulum sekolah manapun secara sendirian. 

Sekolah memegang peran strategis sebagai ruang penguatan dan perluasan bagi nilai-

nilai keagamaan yang telah disemai di lingkungan keluarga. Sebagai lembaga pendidikan 

formal, sekolah tidak hanya bertugas menjaga kelangsungan nilai-nilai tersebut, tetapi juga 

mengangkatnya ke tingkat pemahaman yang lebih kritis dan komprehensif. Melalui kurikulum 

yang dirancang secara kontekstual, pendidikan agama Islam bertransformasi dari sekadar 

harmonisasi dogmatis yang kaku menjadi diskusi yang relevan dengan tantangan kehidupan 

modern. Di sekolah, siswa diajak untuk melihat bagaimana ajaran Islam dapat menjadi solusi 

atas isu-isu sosial, lingkungan, dan teknologi, sehingga agama dipahami sebagai pedoman 

hidup yang dinamis dan aplikatif, bukan sekadar kumpulan aturan masa lalu. 

Integrasi antara nilai-nilai dasar dari rumah dan pengayaan perspektif di sekolah 

menciptakan pemahaman keagamaan yang utuh dan moderat pada diri siswa. Di lingkungan 

sekolah, siswa berkesempatan untuk menanamkan nilai-nilai keagamaan dalam konteks yang 

lebih luas, seperti berinteraksi dengan teman yang beragam latar belakang atau terlibat dalam 

kegiatan sosial kemanusiaan. Dengan pendekatan yang inklusif dan rasional, sekolah 

membantu siswa membangun kecerdasan spiritual yang matang, di mana mereka tidak hanya 

taat secara ritual, tetapi juga cakap dalam menerapkan nilai-nilai Islam ke dalam kontribusi 

positif bagi masyarakat luas. 

Implementasi program sekolah seperti praktik ibadah harian, peringatan hari besar 

Islam, dan kajian keagamaan berfungsi sebagai wadah untuk mentransformasikan teori agama 

menjadi pengalaman hidup yang nyata. Melalui kegiatan kolektif seperti shalat berjamaah, 

siswa tidak hanya melatih disiplin spiritual, tetapi juga belajar tentang kesetaraan dan 

solidaritas sosial. Begitu pula dengan kegiatan sosial berbasis nilai keagamaan, yang melatih 



TOFEDU: The Future of Education Journal          Vol 5, No. 1, Tahun 2026 

 

883  

This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License. 
E-ISSN 2961-7553  
P-ISSN 2963-8135 

empati siswa untuk peduli terhadap sesama. Program-program ini memastikan bahwa 

pendidikan agama tidak berhenti pada aspek kognitif (pengetahuan), melainkan merambah ke 

dimensi emosional yang mendalam dan praktik motorik yang konsisten. 

Ketika pendidikan agama dikemas dengan sentuhan aspek afektif (penghayatan) dan 

psikomotorik (praktik nyata), proses internalisasi nilai terjadi jauh lebih efektif dan natural. 

Siswa tidak lagi merasa sedang “belajar” memerintah, melainkan sedang “menjalani” sebuah 

gaya hidup yang bermakna. Pengalaman langsung dalam praktik ibadah dan aksi sosial 

memberikan kesan mendalam yang membentuk memori jangka panjang, sehingga nilai-nilai 

tersebut lebih mudah diserap dan menjadi bagian tak terpisahkan dari identitas serta 

kepribadian peserta didik di masa depan. 

Namun demikian, Realitas di lapangan sering kali menunjukkan adanya diskoneksi 

antara materi yang diajarkan dengan perilaku yang diharapkan, di mana pendidikan agama 

masih terjebak dalam pendekatan yang sangat teoritis dan tekstual. Banyak institusi pendidikan 

yang lebih mengutamakan penyelesaian kurikulum sasaran dan pencapaian nilai ujian, 

sehingga mengabaikan ranah afeksi yang seharusnya menjadi inti dari karakter pendidikan. 

Akibatnya, pelajaran agama sering kali dipandang sebagai beban formalitas akademik oleh 

siswa, di mana mereka mahir menghafal dalil dan hukum-hukum agama namun mengalami 

kesulitan dalam menerjemahkan pemahaman tersebut ke dalam etika pergaulan dan 

penyelesaian masalah dalam kehidupan nyata. 

Kelemahan implementasi ini menciptakan kesenjangan antara pengetahuan 

(knowledge) dan tindakan (action), yang pada akhirnya membuat pendidikan agama kehilangan 

“ruh” transformatifnya. Tanpa pendekatan yang menyentuh aspek emosional dan pembiasaan 

perilaku, nilai-nilai luhur agama hanya akan menetap di dalam catatan buku tanpa pernah 

mewarnai karakter siswa. Untuk mengatasi hal ini, diperlukan perubahan paradigma mengajar, 

dari sekadar mentransfer informasi menjadi penciptaan pengalaman belajar yang bermakna, 

sehingga siswa dapat merasakan bahwa agama adalah kompas yang relevan dan dibutuhkan 

untuk menavigasi tantangan kehidupan mereka sehari-hari. 

Kondisi pendidikan agama saat ini menuntut adanya evaluasi dan perbaikan yang 

mendalam, karena pendekatan yang hanya bersifat kognitif terbukti tidak cukup untuk 

membentuk karakter religius siswa secara menyeluruh. Pendidikan yang sekadar berfokus pada 

transfer pengetahuan tanpa menyentuh aspek afeksi akan membuat nilai-nilai agama sulit 

terinternalisasi dalam perilaku nyata. Oleh karena itu, diperlukan integrasi yang harmonis 

antara keteladanan orang tua di rumah sebagai fondasi pertama, penerapan kurikulum 

kontekstual di sekolah yang lebih aplikatif, serta dukungan lingkungan sosial yang positif. 

Sinergi antara ketiga pilar ini menjadi syarat mutlak agar pendidikan agama benar-benar efektif 

dalam mencetak kepribadian siswa yang tidak hanya saleh secara individu (religius), tetapi juga 

memiliki kepekaan sosial (empatik) dan budi pekerti yang luhur (berakhlakul karimah). 

 

KESIMPULAN 

Pendidikan Agama Islam (PAI) dan pendidikan moral merupakan dua instrumen 

fundamental yang bekerja secara sinergis dalam proses pembentukan karakter siswa di sekolah. 

PAI berperan dalam membangun dimensi transendental atau vertikal, yang memberikan dasar 

spiritual serta keyakinan mendalam bahwa setiap tindakan manusia diawasi oleh Sang 

Pencipta. Di sisi lain, pendidikan moral memperkuat dimensi horizontal dengan menanamkan 

nilai-nilai etis universal yang esensial bagi kehidupan bermasyarakat. Integrasi antara 

keduanya menciptakan keseimbangan karakter: agama memberikan "ruh" dan motivasi batin, 

sementara pendidikan moral menyediakan kerangka praktis bagi perilaku etis dalam interaksi 

sosial sehari-hari. 

Secara teoritis, penggabungan ini menghasilkan landasan karakter yang utuh, di mana 

siswa tidak hanya cerdas secara intelektual, tetapi juga memiliki integritas yang stabil. Dengan 



TOFEDU: The Future of Education Journal          Vol 5, No. 1, Tahun 2026 

 

884  

This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License. 
E-ISSN 2961-7553  
P-ISSN 2963-8135 

adanya dasar spiritual yang kuat, nilai-nilai etis seperti kejujuran, tanggung jawab, dan empati 

bukan lagi sekadar norma sosial yang dipatuhi karena tekanan luar, melainkan menjadi 

perwujudan dari keimanan seseorang. Dengan demikian, sekolah menjadi tempat persemaian 

generasi yang memiliki kesalehan pribadi sekaligus kesalehan sosial, yang mampu menavigasi 

tantangan zaman dengan kompas moral yang kokoh dan beradab. 

DAFTAR PUSTAKA 

Alawi, A. H. I. (2019). Pendidikan Penguatan Karakter Melalui Pembiasaan Akhlak Mulia. 

Qiro’ah: Jurnal Pendidikan Agama Islam, 9(1), 16–29. 

https://doi.org/https://doi.org/10.33511/qiroah.v9i1 

Dewan Perwakilan Rakyat, Undang–Undang Sistem Pendidikan Nasional Nomor 20 Tahun 

2003,dalam Undang-Undang Sistem Pendidikan Nasional, Jakarta: Permata Press, 

2013, h. 3. 

Fathurrohman, F. (2019). Implementasi pendidikan moral di sekolah dasar. Jurnal Bidang 

Pendidikan Dasar, 3(1), 79-86.  

Haidir, H., Amin, M., & Rahmawati, R. (2023). Peran lingkungan sekolah dalam pembentukan 

karakter religius siswa. *Jurnal Pendidikan Islam*, 9(1), 55–70.  

Hawi, A. (2013) Kompetensi Guru Penddikan Agama Islam. Jakarta: PT Raja Grafindo 

Persada. 

Imam Mohtar, Problematikan Pembinaan Pendidikan Agama Islam pada Masyarakat, 

Ponorogo:Uwais Inspirasi Indonesia, 2017, h. 47. 

Linda, N., Rosdiana, R., & Syafei, A. (2024). Keteladanan orang tua dalam membentuk 

karakter keagamaan anak usia dini. *Jurnal Pendidikan Anak*, 11(2), 22–35. 

Mulyasa, E. (2019). Revitalisasi Pendidikan Karakter dalam Kurikulum Nasional. Jurnal 

Pendidikan Islam, 8(2), 123–134. 

Parhan, M., & Sutedja, B. (2019). Penerapan Pendekatan Pembelajaran Kontekstual Dalam 

Pendidikan Agama Islam Di Universitas Pendidikan Indonesia. Tarbawy: Indonesian 

Journal of Islamic Education, 6(2), 114–126. https://doi.org/10.17509/t.v6i2.20165 

Syam, J. (2016). Pendidikan Berbasis Islam yang Memandirikan dan Mendewasakan. 

EduTech: Jurnal Ilmu Pendidikan Dan Ilmu Sosial, 2(2), 73–83 

https://doi.org/https:/doi.org/10.33511/qiroah.v9i1

