TOFEDU: The Future of Education Journal

Volume 5 Number 1 (2026) Page: 580-589

E-ISSN 2961-7553 P-ISSN 2963-8135
https://journal.tofedu.or.id/index.php/journal/index

Social, Cultural, and Local Contexts in PAI

Ghina Sofia Mahfuzah!, Ani Cahyadi 2
ghinasofiamahfuzah@gmail.com, anicahyadi@uin-antasari.ac.id

Universitas Islam Negeri Antasari Banjarmasin

ABSTRACT

This study examines the integration of local wisdom into Islamic Religious Education (PAI) to
enhance its relevance in addressing the challenges posed by Indonesia's diverse socio-cultural
context. The primary aim of this research is to analyze the importance of incorporating local
values into the PAI curriculum design to strengthen character development, promote cultural
identity, and ensure that Islamic teachings are understood in a way that resonates with students'
lived experiences. This research uses a qualitative approach, including literature reviews and
case studies, to explore the application of local wisdom such as the phrase "Kayuh Baimbai,"
which teaches the importance of cooperation, "Gotong Royong," which emphasizes
community solidarity, and the principles of adab bedamai, which promote tolerance and mutual
respect. Additionally, the expressions "Apik-apik kalu tabarusuk" remind us to be cautious in
receiving information, "Banganga dahulu hanyar baucap" encourages thinking before
speaking, and "Bila wani menimbai lunta, wani tu manajuni" teaches responsibility for every
action taken. The findings of the study show that integrating local cultural values into PAI can
increase student engagement, deepen moral teachings, and create a learning environment that
values diversity. However, the study also reveals several challenges, such as the potential
misinterpretation of cultural values and varying levels of teacher competence in delivering
contextually relevant content. In conclusion, this study advocates for a balanced approach in
teaching PAI that harmonizes religious teachings with Indonesia's rich cultural heritage.

Keywords: Islamic Religious Education; Local Wisdom; Multicultural Education.

PENDAHULUAN

Pendidikan Agama Islam (PAI) di Indonesia menghadapi tantangan besar dalam
mempertahankan relevansi dan kekuatan ajarannya di tengah arus globalisasi yang semakin
kuat. Indonesia, dengan keberagaman sosial, budaya, dan agama yang luas, memerlukan
pendekatan pendidikan agama yang tidak hanya mengajarkan ajaran Islam secara normatif,
tetapi juga memperhatikan konteks sosial, budaya, dan lokalitas yang mempengaruhi
pemahaman serta penerapan nilai-nilai agama oleh peserta didik (Muis et al., 2024). Dalam hal
ini, PAI tidak hanya bertugas untuk mentransmisikan ajaran agama, tetapi juga untuk
menanamkan karakter, moral, dan identitas keislaman yang berakar pada nilai-nilai budaya
lokal yang telah berkembang di masyarakat. Kondisi ini menjadi semakin penting karena
disparitas konteks budaya di berbagai daerah yang sering kali membuat pembelajaran PAI yang
bersifat generik kurang relevan dengan kehidupan sosial dan budaya siswa.

>80 E-ISSN 2961-7553
B P-ISSN 2963-8135

This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License.



https://journal.tofedu.or.id/index.php/journal/index
mailto:ghinasofiamahfuzah@gmail.com
mailto:anicahyadi@uin-antasari.ac.id

TOFEDU: The Future of Education Journal Vol 5, No. 1, Tahun 2026

Berdasarkan penelitian sebelumnya, integrasi kearifan lokal dalam pendidikan agama
Islam menunjukkan potensi besar dalam memperkaya pengalaman belajar peserta didik dan
memperkuat karakter mereka. Penelitian oleh Lailatul Fa’idah menemukan bahwa nilai-nilai
kearifan lokal seperti gotong royong, musyawarah, dan sopan santun sangat selaras dengan
ajaran Islam dan dapat memperkaya kurikulum PAI, menjadikannya lebih kontekstual dan
bermakna bagi peserta didik (Fa’idah, 2025). Hanapi dan Amaluddin juga menyoroti bahwa
penerapan PAI berbasis kearifan lokal dapat memperkuat identitas keagamaan siswa dan
mempersiapkan mereka untuk menghadapi tantangan global tanpa kehilangan akar budaya
(Santoso, 2020). Di sisi lain, Khomsinnudin menekankan pentingnya sinergi antara nilai-nilai
universal Islam dan kearifan lokal untuk menciptakan pendidikan Islam yang adaptif terhadap
modernitas dan tetap menjaga warisan budaya lokal (Khomsinnudin et al., 2020). Meskipun
demikian, meskipun banyak penelitian yang membahas kearifan lokal dalam konteks
pendidikan, fokus pada integrasi dalam kurikulum PAI di berbagai daerah masih minim.

Meskipun integrasi kearifan lokal dalam PAI telah banyak dibahas secara konseptual,
penelitian yang mengkaji implementasi yang lebih terperinci dan kontekstual dalam desain
pembelajaran PAI di berbagai daerah masih terbatas. Penelitian-penelitian terdahulu lebih
banyak fokus pada pengintegrasian nilai-nilai kearifan lokal secara umum, tanpa menggali
lebih dalam tentang tantangan dan peluang yang dihadapi oleh guru dalam mengaplikasikan
nilai-nilai tersebut di ruang kelas, terutama di daerah dengan keragaman budaya yang tinggi.
Selain itu, dampak globalisasi terhadap pemahaman dan penerimaan kearifan lokal dalam
pendidikan agama Islam juga masih belum banyak dieksplorasi secara mendalam, padahal
fenomena ini sangat memengaruhi bagaimana generasi muda memaknai dan menginternalisasi
nilai-nilai agama dalam kehidupan sehari-hari. Kesenjangan utama yang ada adalah kurangnya
penelitian yang secara khusus mengevaluasi integrasi kearifan lokal yang spesifik ke dalam
kurikulum PAI, serta dampaknya terhadap keterlibatan siswa dan pemahaman ajaran moral.

Berdasarkan kesenjangan tersebut, penelitian ini bertujuan untuk mengisi gap penelitian
dengan mengkaji lebih dalam bagaimana konteks sosial, budaya, dan lokalitas dapat
diintegrasikan dalam desain pembelajaran PAI. Penelitian ini akan mengeksplorasi bagaimana
nilai-nilai kearifan lokal, seperti "Kayuh Baimbai," "Gotong Royong," dan "Apik-apik kalu
tabarusuk,", Adat Bedamai dan sebagainya dapat memperkaya pembelajaran PAI, serta
mengidentifikasi tantangan yang dihadapi guru dalam menerapkan pendekatan ini. Selain itu,
penelitian ini juga akan menilai kontribusinya terhadap pembentukan karakter dan identitas
keislaman yang moderat di tengah dinamika globalisasi. Kebaruan dari penelitian ini terletak
pada penggabungan nilai-nilai kearifan lokal yang spesifik dan khas dalam kajian pembelajaran
PAI secara sistematis, serta penekanan pada dimensi empiris implementasi pembelajaran dan
dampaknya terhadap peserta didik dalam konteks sosial-budaya yang plural.

METODE PENELITIAN

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan desain studi literatur untuk
menganalisis integrasi nilai-nilai kearifan lokal dalam Pendidikan Agama Islam (PAI).
Penelitian ini berfokus pada tinjauan pustaka untuk memahami bagaimana nilai budaya lokal
dapat diterapkan dalam kurikulum PAI serta dampaknya terhadap pembentukan karakter dan
pemahaman moral siswa.

Sumber literatur yang digunakan adalah artikel, buku, dan jurnal yang relevan dengan
topik kearifan lokal dalam pendidikan agama. Sumber-sumber ini dipilih berdasarkan relevansi
dan kredibilitasnya. Data dikumpulkan dengan menganalisis literatur yang membahas
penerapan nilai-nilai budaya lokal dalam pembelajaran PAI, dengan menilai tantangan dan
manfaat yang dihasilkan.

Data yang diperoleh dianalisis menggunakan teknik analisis tematik, dengan

>81 E-ISSN 2961-7553
=

P-ISSN 2963-8135

This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License.




TOFEDU: The Future of Education Journal Vol 5, No. 1, Tahun 2026

mengidentifikasi tema-tema utama dari setiap sumber yang ditelaah. Teknik triangulasi
digunakan untuk memverifikasi temuan dan memastikan validitas hasil analisis.

HASIL DAN PEMBAHASAN
Integrasi Kearifan Lokal dalam Desain Pembelajaran

Kearifan lokal merupakan sistem pengetahuan dan nilai-nilai budaya yang berkembang
dalam masyarakat dan diwariskan secara turun-temurun. Konsep ini mencerminkan
kebijaksanaan yang ada dalam kehidupan sosial, budaya, dan lingkungan, serta memberikan
panduan bagi masyarakat untuk hidup selaras dengan alam dan lingkungan sekitarnya. Sebagai
bagian dari budaya, kearifan lokal berfungsi tidak hanya sebagai pengetahuan yang terkait
dengan tradisi, tetapi juga sebagai norma sosial yang mengarahkan perilaku individu dalam
kehidupan sehari-hari. Koentjaraningrat menjelaskan bahwa kearifan lokal sangat terkait
dengan keseimbangan sosial dan alam, yang mempengaruhi pola hidup dan cara pandang
masyarakat terhadap lingkungannya (Koentjaraningrat, 2009).

Kearifan lokal memiliki peran penting dalam pendidikan, terutama dalam menjaga
keberlanjutan nilai-nilai budaya tradisional di tengah arus globalisasi. Dalam konteks ini,
kearifan lokal dapat menjadi landasan pendidikan yang berfungsi untuk memperkuat karakter
siswa dan membentuk identitas budaya yang kokoh. Kuntowijoyo menyebutkan bahwa nilai-
nilai lokal ini membantu masyarakat untuk mengembangkan sikap menghargai budaya dan
warisan leluhur mereka, serta beradaptasi dengan dunia yang terus berubah (Kuntowijoyo,
1999). Melalui pendidikan berbasis kearifan lokal, masyarakat dapat terus menjaga
kebudayaan mereka meskipun terpapar oleh pengaruh luar.

Selain itu, penerapan kearifan lokal dalam pendidikan juga berperan dalam menciptakan
keharmonisan sosial, karena membantu siswa memahami pentingnya keberagaman dan
menghargai perbedaan yang ada di masyarakat. Hassan menggarisbawahi pentingnya kearifan
lokal sebagai alat untuk memperkuat keberagaman budaya dalam pendidikan (Hassan, 2010).
Rahardjo juga menekankan bahwa melalui pendidikan yang berbasis pada kearifan lokal,
masyarakat dapat mempertahankan nilai-nilai luhur yang ada dalam kehidupan sosialnya. Oleh
karena itu, kearifan lokal tidak hanya berfungsi sebagai sistem pengetahuan, tetapi juga sebagai
sarana untuk memperkokoh hubungan sosial dan budaya di masyarakat (Rahardjo, 2012).

Dengan demikian, kearifan lokal memainkan peran yang sangat penting dalam kehidupan
sosial dan pendidikan. Hal ini membantu menjaga kelestarian budaya, memperkuat identitas,
dan menciptakan harmoni sosial yang dapat mengatasi tantangan globalisasi dan perubahan
zaman. Santoso menambahkan bahwa pendidikan berbasis kearifan lokal memungkinkan siswa
untuk lebih menghargai budaya mereka sendiri, sekaligus memahami dan menerima budaya
lain dengan cara yang inklusif dan harmonis (Santoso, 2020).

Integrasi kearifan lokal dalam desain pembelajaran PAI merupakan langkah strategis
untuk menciptakan pembelajaran yang relevan dengan realitas sosial budaya peserta didik.
Desain pembelajaran yang baik tidak hanya berisi materi, tetapi juga mengatur tujuan, strategi,
metode, sumber belajar, dan evaluasi secara terencana. Dalam konteks PAI, integrasi kearifan
lokal memastikan bahwa ajaran Islam dipahami secara kontekstual melalui budaya yang hidup
di sekitar siswa (Kurniawan A, 2020).

Kearifan lokal sendiri meliputi nilai, tradisi, norma, dan simbol budaya yang telah
mengakar di masyarakat. Nilai-nilai seperti gotong royong, musyawarah, penghormatan
kepada orang tua, kesederhanaan, dan syukur ditemukan dalam berbagai budaya Indonesia dan
selaras dengan ajaran Islam (Armai, 2018). Oleh karena itu, desain pembelajaran yang
mengintegrasikannya dapat memperkaya pemahaman siswa serta memperkuat internalisasi
nilai-nilai akhlak.

Integrasi kearifan lokal juga terbukti meningkatkan keterlibatan dan motivasi belajar

>82 E-ISSN 2961-7553
=

P-ISSN 2963-8135

This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License.




TOFEDU: The Future of Education Journal Vol 5, No. 1, Tahun 2026

siswa. Penelitian Ainun Mardia Harahap menunjukkan bahwa ketika guru menggunakan
contoh-contoh lokal dalam pembelajaran PAI, interaksi antara guru dan siswa menjadi lebih
aktif. Siswa terlihat lebih percaya diri untuk bertanya, berdiskusi, dan mengemukakan pendapat
karena topik yang dibahas berhubungan dengan pengalaman budaya mereka sendiri (Mardia
Harahap, 2025).

Namun demikian, integrasi kearifan lokal dalam pembelajaran PAI tidak lepas dari
berbagai tantangan. Raisul Umam dan Andi Musthafa Husain mencatat adanya sejumlah
kritikalitas seperti potensi misinterpretasi nilai budaya, keberagaman kearifan lokal di
Indonesia yang sangat luas, keterbatasan kompetensi guru, minimnya bahan ajar yang
kontekstual, serta kurangnya dukungan sekolah dan masyarakat (Umam & Musthafa Husains,
2024).

Tantangan-tantangan ini menunjukkan bahwa integrasi kearifan lokal bukan sekadar
memasukkan unsur budaya ke dalam materi PAI, tetapi memerlukan pemahaman mendalam
sekaligus kehati-hatian agar nilai-nilai yang digunakan tetap berada dalam koridor ajaran
Islam.

Keberagaman budaya di setiap daerah menuntut guru untuk memiliki sensitivitas dan
wawasan kultural yang memadai. Kurniawan menegaskan bahwa perbedaan karakteristik
budaya masyarakat Indonesia membuat proses integrasi tidak dapat diseragamkan. Guru harus
memahami keunikan budaya daerahnya, memilah nilai mana yang relevan dan sejalan dengan
prinsip Islam, serta menyesuaikan strategi pembelajaran dengan karakteristik sosial siswa
(Kurniawan, n.d.).

Integrasi kearifan lokal dalam desain pembelajaran PAI merupakan langkah penting
untuk menghadirkan proses belajar yang kontekstual dan relevan dengan budaya siswa. Salah
satu nilai budaya Banjar yang dapat diintegrasikan adalah “Kayuh Baimbai”, yang berarti
bekerja sama, saling membantu, dan bergerak bersama mencapai tujuan. Nilai ini sangat selaras
dengan ajaran Islam tentang ukhuwah, ta'awun (tolong-menolong), serta pentingnya solidaritas
dalam kehidupan bermasyarakat.

Dalam PAI, guru diharapkan menumbuhkan karakter peserta didik agar mampu
mengamalkan ajaran Islam dalam kehidupan sehari-hari. Nilai “Kayuh Baimbai” dapat menjadi
sarana untuk menanamkan nilai persaudaraan, tanggung jawab bersama, dan kepedulian sosial.
Nilai ini mendukung tujuan pembelajaran akhlak, seperti menghindari egoisme, menjaga
harmoni sosial, serta mengutamakan kepentingan bersama, sebagaimana diajarkan dalam QS.
Al-Maidah: 2 tentang perintah tolong-menolong dalam kebaikan.

Pada tahap perencanaan, guru dapat memasukkan nilai “Kayuh Baimbai” dalam tujuan
pembelajaran, bahan ajar, dan metode yang digunakan. Misalnya, guru merumuskan tujuan
agar siswa mampu menunjukkan perilaku kerja sama dalam kegiatan kelas. Guru juga dapat
menyiapkan contoh-contoh konkret dari kehidupan masyarakat Banjar, seperti aktivitas gotong
royong di kampung, kerja bersama membersihkan sungai, atau kegiatan sosial lainnya yang
menggambarkan semangat “Kayuh Baimbai”.

Pada tahap pelaksanaan, guru dapat menggunakan model pembelajaran kooperatif yang
mendorong siswa bekerja dalam kelompok. Siswa dapat diberikan tugas proyek, misalnya
membuat poster tentang pentingnya kerja sama dalam Islam dan budaya Banjar. Selama
bekerja dalam kelompok, guru menekankan pentingnya saling membantu, menghormati
pendapat teman, dan mengambil keputusan bersama sebagai wujud penerapan nilai “Kayuh
Baimbai”.

Dalam evaluasi, guru tidak hanya menilai aspek kognitif, tetapi juga sikap dan
keterampilan sosial siswa. Rubrik penilaian dapat mencakup indikator seperti kemampuan
bekerja sama, kontribusi dalam kelompok, dan keaktifan memberi bantuan kepada teman.
Evaluasi semacam ini memastikan bahwa integrasi nilai “Kayuh Baimbai” tidak berhenti pada

583 E-ISSN 2961-7553
B P-ISSN 2963-8135

This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License.




TOFEDU: The Future of Education Journal Vol 5, No. 1, Tahun 2026

tataran wacana, tetapi benar-benar tercermin dalam perilaku siswa selama proses pembelajaran.
Pendidikan Multikultural dalam Islam

Pendidikan multikultural pada dasarnya merupakan proses pembelajaran yang
menghargai keberagaman suku, bahasa, adat, budaya, tingkat sosial, maupun agama dalam
masyarakat (Ibrahim, 2013). Dalam perspektif Islam, nilai-nilai multikultural bukanlah konsep
baru, tetapi sudah tertanam kuat dalam ajaran Al-Qur’an dan Sunnah. Al-Qur’an secara tegas
menyatakan bahwa keberagaman manusia adalah kehendak Allah, bukan sebab perpecahan,
melainkan sarana untuk saling mengenal dan bekerja sama dalam kebaikan.

Konsep ini menunjukkan bahwa Islam memandang perbedaan sebagai ayat-ayat
kauniyah, yaitu tanda kebesaran Allah yang harus dihormati, bukan dihapuskan. Karenanya,
pendidikan Islam harus menyadarkan peserta didik bahwa keberagaman adalah realitas sosial
yang tidak dapat dihindari, sekaligus menjadi kekuatan bangsa bila dikelola dengan bijak

Selain itu, Rasulullah SAW telah mencontohkan praktik hidup multikultural melalui
Piagam Madinah yang mengatur kehidupan bersama antara Muslim, Yahudi, Nasrani, dan
paganisme Arab (Mahdi Faqia et al., 2025). Piagam ini menjadi bukti nyata bahwa Islam
menjunjung tinggi prinsip kebersamaan, keadilan, toleransi, penghargaan pada hak-hak
minoritas, dan perlindungan terhadap kelompok yang berbeda. Dalam konteks pendidikan,
nilai-nilai tersebut menjadi fondasi untuk mengembangkan pembelajaran PAI yang inklusif.

PAI memiliki peran strategis dalam membentuk kemampuan peserta didik untuk hidup
berdampingan dalam keberagaman sosial-budaya Indonesia. Hal ini penting mengingat
Indonesia adalah negara multietnis, multilingual, dan multiagama. Karena itu, PAI tidak hanya
mengajarkan aspek ritual keagamaan, tetapi juga dimensi sosial Islam yang menekankan
keadilan, persaudaraan, toleransi, dan kedamaian.

Dalam proses pembelajaran, guru PAI dapat mengintegrasikan nilai-nilai tersebut
melalui beberapa pendekatan, antara lain:

1. Pembelajaran Berbasis Nilai (Value-Based Learning)

Pembelajaran PAI diarahkan untuk menanamkan nilai universal Islam seperti ‘adl
(keadilan), tasamuh (toleransi), ukhuwah (persaudaraan), dan rahmah (kasih sayang). Nilai-
nilai ini diharapkan mampu membentuk karakter siswa agar menghargai perbedaan etnis,
bahasa, dan budaya di sekolah.

2. Pembelajaran Kontekstual (Contextual Teaching and Learning)

Guru PAI mengaitkan materi pembelajaran dengan situasi sosial-budaya di sekitar siswa.
Contohnya di Kalimantan Selatan, guru dapat menjelaskan bagaimana nilai tolong-menolong
tercermin dalam ungkapan lokal “Kayuh Baimbai” atau bagaimana etika muamalah tercermin
dalam budaya pasar terapung. Dengan demikian, siswa memahami bahwa nilai Islam tidak
bertentangan dengan budaya lokal, selama tidak melanggar syariat.

3. Pendidikan Anti Kekerasan dan Anti Diskriminasi

PAI berperan menanamkan kesadaran bahwa segala bentuk kekerasan, penghinaan etnis,
stereotip budaya, atau diskriminasi adalah bertentangan dengan prinsip Islam. Rasulullah
menegaskan bahwa tidak ada keutamaan antara satu etnis atas etnis lainnya kecuali ketakwaan.

Di Indonesia, pendidikan multikultural sangat penting karena:

1. Indonesia adalah negara dengan keberagaman yang tinggi

Keberagaman sering memunculkan gesekan antar kelompok bila tidak dikelola dengan
baik. PAI berfungsi sebagai jembatan yang memperkuat harmoni sosial melalui nilai-nilai
Islam yang damai.

2. Tantangan radikalisme dan intoleransi

Fenomena intoleransi di kalangan pelajar menuntut PAI menghadirkan pembelajaran

yang lebih sejuk, ilmiah, dan mendorong dialog antar identitas.
3. Pentingnya memperkuat identitas budaya lokal

o84 E-ISSN 2961-7553
=

P-ISSN 2963-8135

This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License.




TOFEDU: The Future of Education Journal Vol 5, No. 1, Tahun 2026

Penguatan multikulturalisme dalam PAI dapat memperkokoh kecintaan siswa terhadap
budaya lokal sebagai bagian dari identitas keislaman Indonesia.
Adaptasi Metode Sesuai Karakteristik Peserta Didik
Pembelajaran PAI tidak dapat dilakukan dengan satu metode yang bersifat universal.
Setiap peserta didik memiliki latar belakang sosial, budaya, kemampuan kognitif, gaya belajar,
dan pengalaman keagamaan yang berbeda (Zainuri et al., 2024). Karena itu, guru PAI dituntut
untuk mengadaptasi metode pembelajaran agar sesuai dengan karakteristik siswa. Adaptasi ini
membuat pembelajaran lebih efektif, bermakna, dan relevan dengan kehidupan nyata siswa,
terutama dalam konteks keberagaman masyarakat Indonesia
Di sekolah-sekolah yang heterogen, metode yang tidak adaptif dapat menyebabkan
sebagian siswa merasa terasing, tidak terlibat, atau kesulitan memahami materi. Karena itu,
filosofi pembelajaran PAI yang berorientasi pada humanisasi, penghargaan terhadap
perbedaan, dan pemahaman makna menjadi dasar kuat untuk menerapkan metode yang
fleksibel.
Untuk memilih metode yang tepat, guru PAI perlu memahami beberapa aspek
karakteristik peserta didik, antara lain:
1. Latar Belakang Sosial-Budaya
Perbedaan budaya menciptakan perbedaan bahasa, cara berkomunikasi, gaya berpikir,
dan kebiasaan belajar. Di Kalimantan Selatan misalnya, siswa terbiasa dengan budaya Kayuh
Baimbai, madihin, dan interaksi pasar terapung. Nilai-nilai ini memengaruhi cara mereka
merespon pembelajaran.
2. Tahap Perkembangan Kognitif
Siswa sekolah dasar memerlukan metode visual dan konkret, sedangkan siswa SMA
lebih siap untuk diskusi kritis dan analisis teks keagamaan.
3. Gaya Belajar
Siswa berbeda dalam gaya belajar: visual, auditori, kinestetik, atau campuran. Metode
harus menyesuaikan agar semua gaya belajar terfasilitasi.
4. Kemampuan Keagamaan dan Pengalaman Spiritual
Beberapa siswa memiliki pengalaman religius kuat dari keluarga, sebagian lainnya hanya
mengenal praktik keagamaan secara minimal. Guru harus mempertimbangkan hal ini agar
pembelajaran tidak timpang.
5. Minat dan Motivasi
Metode yang adaptif dapat meningkatkan minat siswa, terutama bila dikaitkan dengan
tradisi lokal yang mereka kenal.
Bentuk Adaptasi Metode dalam Pembelajaran PAI
1. Metode Cerita (Storytelling) yang Berbasis Budaya Lokal
Guru dapat menggunakan kisah-kisah lokal, seperti perjuangan Syekh Arsyad al-Banjary
atau tradisi baayun maulid, untuk memperjelas materi akhlak, fikih, atau sejarah Islam. Metode
ini cocok untuk siswa yang gaya belajarnya auditori dan visual.
2. Metode Diskusi Kontekstual
Diskusi dilakukan dengan mengambil contoh situasi sosial-budaya di daerah setempat.
Misalnya, diskusi tentang kejujuran dalam jual beli melalui contoh pasar terapung, dan diskusi
tentang tanggung jawab dengan peribahasa lokal: bila wani menimbai lunta, wani tu manajuni
(apabila berani melakukan sesuatu perbuatan, maka harus berani menanggung risiko). Metode
ini baik untuk siswa yang sudah masuk tahap berpikir abstrak.
3. Metode Demonstrasi dan Praktik Lapangan (Field Learning)
Metode ini sesuai untuk gaya belajar kinestetik. Contoh, praktik wudu dan salat
menggunakan bahasa dan istilah lokal agar lebih mudah dipahami siswa kecil.
Dan mengamati tradisi batamat Al-Qur’an sebagai contoh penerapan nilai kesalehan sosial

o835 E-ISSN 2961-7553
=

P-ISSN 2963-8135

This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License.




TOFEDU: The Future of Education Journal Vol 5, No. 1, Tahun 2026

4. Project-Based Learning (PjBL) Berbasis Kearifan Lokal

Siswa membuat proyek yang mengkaji nilai Islam dalam budaya lokal, seperti, analisis
nilai Islami dalam tradisi adat badamai, dan pembuatan video madihin bertema akhlak. Metode
ini meningkatkan kreativitas dan keterlibatan siswa.

5. Metode Role-Play (Bermain Peran)

Guru dapat meminta siswa memainkan situasi tertentu, seperti simulasi jual beli jujur ala
pasar terapung, dan peran tokoh Syekh Arsyad al-Banjary.

6. Metode Pembiasaan dan Keteladanan
Guru menunjukkan sikap toleran, menghargai perbedaan, dan berlaku adil. Metode ini

penting karena karakter tidak dapat dibentuk melalui teori semata.
PAI dalam Konteks Globalisasi dan Pluralisme

Globalisasi membawa perubahan besar dalam pola pikir, gaya hidup, interaksi sosial,
serta cara masyarakat memahami nilai dan identitas. Arus informasi yang sangat cepat melalui
internet dan media sosial telah menjadikan dunia tanpa batas, yang sangat memengaruhi
pembentukan karakter peserta didik (Rooselia Listiana, 2021). Di satu sisi, globalisasi
memberikan peluang bagi siswa untuk mengakses ilmu agama dari berbagai sumber, baik kitab
klasik, kuliah ulama internasional, maupun diskursus akademik global. Namun di sisi lain,
globalisasi menghadirkan tantangan berupa:

1. Krisis Identitas Keagamaan, peserta didik mudah terpengaruh oleh budaya populer global
yang tidak selaras dengan nilai Islam. Perubahan identitas muncul ketika mereka
menyerap budaya luar tanpa filter nilai.

2. Penyebaran Paham Keagamaan Ekstrem, media digital membuat paham-paham
intoleran, radikal, atau eksklusif mudah diakses siswa tanpa pendampingan guru.

3. Konsumerisme dan Hedonisme, globalisasi kapitalistik menanamkan gaya hidup
materialistik yang dapat menjauhkan peserta didik dari nilai kesederhanaan Islam.

4. Lunturnya Kearifan Lokal, masuknya budaya global menyebabkan generasi muda
semakin tidak mengenal tradisi lokalnya sendiri, seperti adat badamai, kayuh baimbai,
atau nasihat-nasihat lokal.

Karena tantangan ini, peran Pendidikan Agama Islam (PAI) menjadi semakin penting untuk
memberikan “kompas moral” yang membantu siswa menavigasi era global secara bijak.
Indonesia merupakan negara dengan tingkat keragaman yang sangat tinggi, baik agama,
budaya, suku, maupun tradisi. Dalam konteks ini, pendidikan agama Islam tidak hanya
bertugas membentuk keimanan, tetapi juga menyiapkan peserta didik agar mampu hidup
berdampingan secara harmonis dengan pemeluk keyakinan lain.

Pluralisme dapat diartikan sebagai pengakuan dan penghargaan terhadap keberagaman
manusia, agama, budaya, bahasa, suku, dan tradisi, dalam kehidupan sosial (Kementerian
Agama Republik Indonesia, 2025). Al-Qur’an menggambarkan keragaman sebagai sesuatu
yang wajar dan menjadi bagian dari kehendak Allah (QS. Al-Hujurat: 13). Dengan demikian,
pluralisme bukan ancaman bagi identitas Islam, tetapi realitas yang harus dikelola secara bijak.
Islam sejak awal berdiri dalam masyarakat yang plural. Rasulullah SAW membangun
masyarakat Madinah dengan prinsip kesetaraan dan keadilan antara Muslim, Yahudi, dan suku-
suku lain. Piagam Madinah menjadi contoh nyata penerapan nilai multikultural yang menjamin
hak, kebebasan beragama, dan kerjasama antarumat. Kehidupan plural dewasa ini rentan
mengalami gesekan sosial apabila pemahaman agama tidak disertai kecerdasan sosial dan
spiritual (Hanik, 2025). Oleh karena itu, PAI memiliki peran strategis dalam melahirkan
generasi Muslim yang kuat identitasnya sekaligus toleran terhadap perbedaan.

PAI tidak boleh hanya berorientasi pada hafalan atau doktrin, tetapi harus berfungsi
sebagai pendidikan nilai yang membentuk karakter peserta didik untuk menghadapi lingkup
global. Peran penting PAI dalam konteks ini meliputi:

>86 E-ISSN 2961-7553
=

P-ISSN 2963-8135

This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License.




TOFEDU: The Future of Education Journal Vol 5, No. 1, Tahun 2026

1. Menanamkan Prinsip Wasathiyah (Moderasi Beragama), moderasi beragama menjadi
kunci dalam membangun generasi Muslim yang berimbang, tidak ekstrem, dan tidak
liberal.

2. Menyaring Informasi Digital Berdasarkan Nilai Islam, guru PAI harus mengajarkan
literasi digital berbasis nilai, seperti cara membedakan informasi keagamaan yang
otoritatif, menghindari konten ekstrem, dan menggunakan media sosial dengan etika
Islam.

3. Membentuk Karakter Global Muslim (Global Muslim Identity), generasi Muslim global
tetap mampu berinteraksi modern, mengikuti perkembangan zaman, tetapi tidak
kehilangan akhlak, tradisi baik, dan visi keislaman.

4. Memperkuat Kearifan Lokal sebagai Identitas, dalam konteks Banjar, PAI harus
mengangkat nilai lokal seperti batamat Al-Qur’an, madihin, kayuh baimbai, dan pepatah
banjar. Nilai-nilai ini menjadi filter budaya global agar siswa tetap berpijak pada nilai
lokal yang Islami.

Strategi PAI menghadapi globalisasi dan pluralisme meliputi:

1. Pembelajaran PAI yang Dialogis, guru mengembangkan metode dialog dan diskusi
terbuka agar siswa terbiasa berpikir kritis, menghargai pendapat berbeda, dan mampu
membangun pemahaman agama secara matang.

2. Penguatan Nilai Multikultural Islam, materi PAI mengajarkan toleransi, keadilan sosial,
kerja sama antarumat beragama, dan tata krama bermasyarakat.

3. Integrasi Kearifan Lokal dengan Tantangan Global, misalnya, nilai “apik-apik kalu
tabarusuk” menanamkan kehati-hatian dalam menerima informasi digital, dan “banganga
dahulu hanyar baucap” mengajarkan berpikir kritis sebelum berbicara atau menyebar
informasi.

4. Pembentukan Etika Bermedia Sosial Islami, guru mengajarkan adab komunikasi digital,
tidak menyebarkan hoaks, tidak menghina keyakinan lain, menjaga akhlak, dan
menghindari budaya toxic online.

5. Penanaman Identitas Keagamaan dan Kebangsaan, PAI menekankan bahwa menjadi
Muslim Indonesia berarti mencintai agama dan bangsa secara seimbang.

Jika PAI berhasil menyesuaikan diri dengan konteks globalisme dan pluralisme, maka
peserta didik akan memiliki identitas keislaman yang kuat, toleransi dan empati sosial,
kemampuan literasi digital yang beretika, serta terhindar dari paham ekstrem, hedonisme, atau
kehilangan jati diri. Dengan demikian, PAI menjadi instrumen penting dalam membentuk
generasi yang religius, berkarakter, dan siap menghadapi dunia global dan plural.

KESIMPULAN

Penelitian ini mengkaji integrasi kearifan lokal dalam Pendidikan Agama Islam (PAI)
untuk meningkatkan relevansinya dalam menghadapi tantangan sosial, budaya, dan lokalitas
yang beragam di Indonesia. Temuan penelitian menunjukkan bahwa integrasi nilai-nilai
kearifan lokal seperti “Kayuh Baimbai”, “Gotong Royong”, “Apik-apik kalu tabarusuk”,
“Banganga dahulu hanyar baucap”, “Bila wani menimbai lunta, wani tu manajuni”’, dan adab
bedamai dalam pembelajaran PAI dapat memperkaya pemahaman siswa terhadap ajaran moral
Islam dan meningkatkan keterlibatan mereka dalam pembelajaran. Nilai-nilai ini berkontribusi
dalam memperkuat karakter siswa dan mempromosikan identitas budaya lokal, serta
menciptakan lingkungan belajar yang inklusif, harmonis, dan relevan dengan realitas sosial
budaya peserta didik.

Namun, penelitian ini juga menemukan beberapa tantangan dalam penerapan kearifan
lokal, seperti potensi kesalahan interpretasi nilai budaya, keragaman kearifan lokal yang sangat
luas, serta variasi dalam kompetensi guru yang mempengaruhi efektivitas implementasi. Oleh

>87 E-ISSN 2961-7553
=

P-ISSN 2963-8135

This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License.




TOFEDU: The Future of Education Journal Vol 5, No. 1, Tahun 2026

karena itu, diperlukan pemahaman yang mendalam dan kehati-hatian dalam mengintegrasikan
kearifan lokal agar tetap berada dalam koridor ajaran Islam.

Berdasarkan temuan penelitian, disarankan agar penelitian lebih lanjut dilakukan untuk
mengkaji secara lebih mendalam penerapan kearifan lokal dalam PAI di berbagai daerah
dengan keberagaman budaya yang lebih luas. Penelitian selanjutnya diharapkan dapat
mengeksplorasi metode pengajaran yang lebih spesifik, serta bagaimana keterlibatan
masyarakat dalam mendukung pengajaran PAI berbasis kearifan lokal. Selain itu, penelitian
lebih lanjut juga perlu mengkaji tantangan yang dihadapi oleh guru dalam
mengimplementasikan kurikulum berbasis kearifan lokal serta upaya untuk meningkatkan
kompetensi guru agar dapat mengadaptasi pembelajaran dengan lebih efektif.

DAFTAR PUSTAKA

Agama Republik Indonesia, K. (2025, Desember). Islam, Pluralisme, dan Multikulturalisme.
https://kemenag.go.id/read/islam-pluralisme-dan-multikulturalisme-orv8y

Armai. (2018). Pendidikan Islam dalam Perspektif Budaya Lokal. Prenadamedia Group.

Fa’idah, M. L. (2025). Integrasi Pendidikan Agama Islam dan Kearifan Lokal: Upaya
Membentuk Karakter Bangsa yang Berakhlak Mulia. AT-TAKILLAH : Jurnal
Pendidikan Dan Keislaman, 3(1), 21-27.

Hanik, U. (2025). Pluralisme Agama dan Kerukunan Hidup Beragama. Tribakti: Jurnal
Pemikiran Islam, 26(2). https://doi.org/10.33367/tribakti.v26i2.225.

Hassan. (2010). Pendidikan Budaya dalam Masyarakat Multikultural. Pustaka Jaya.

Ibrahim, R. (2013). Pendidikan Multikultural: Pengertian, Prinsip, dan Relevansinya dengan
Tujuan Pendidikan Islam. ADDIN Media Dialektika IImu Islam, 7(1), 130.

Khomsinnudin, K., Pangeran, G. B., Tamyiz, A., Wulandari, C. E., & Firdaus, F. A. (2020).
Modernitas dan Lokalitas: Membangun Pendidikan Islam Berkelanjutan | Journal of
Education Research. https://jer.or.id/index.php/jer/article/view/1523

Koentjaraningrat. (2009). Pengantar Ilmu Antropologl. Rineka Cipta.
Kuntowijoyo. (1999). llmu Sosial dan Budaya. Tiara WacanA.

Kurniawan. (n.d.). Potensi Kearifan Lokal dalam Pembelajaran Pendidikan Agama Islam.
Jurnal llmiah Al-Tadzkiyah, 14(1), 14(1), 1-14.

Kurniawan A. (2020). Kontekstualisasi Materi PAI dengan Nilai-Nilai Kearifan Lokal. Jurnal
Pendidikan Islam, 9(1), 326.

Mahdi Faqia, D., Karomi, K., Sansayto, T., Nasif, H., & Kurnia Yahya, Y. (2025). Piagam
Madinah sebagai Model Multikulturalisme Islam untuk Pengelolaan Keragaman di
Indonesia. Journal of Empirical Studies on Social Science, 5(1), 107.
https://doi.org/10.53754/civilofficium.v5i1.760.

>88 E-ISSN 2961-7553
=

P-ISSN 2963-8135

This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License.




TOFEDU: The Future of Education Journal Vol 5, No. 1, Tahun 2026

Mardia Harahap, A. (2025). Integrasi Kearifan Lokal dalam Pembelajaran Pendidikan Agama
Islam di MA Darul Hadist Hutabaringin. Invention: Journal Research and Education
Studies, 6(2), 462—463.

Muis, M. A., Pratama, A., Sahara, 1., Yuniarti, I., & Putri, S. A. (2024). Peran Pendidikan
Agama Islam dalam Pembentukan Karakter Bangsa di Era Globalisasi | JIIP - Jurnal
Ilmiah 1lmu Pendidikan.
http://jiip.stkipyapisdompu.ac.id/jiip/index.php/JIIP/article/view/4872

Rahardjo, R. (2012). Membangun Kebudayaan Berdasarkan Kearifan Lokal. Pustaka Setia.

Rooselia Listiana, Y. (2021). Dampak Globalisasi Terhadap Karakter Peserta Didik dan
Kualitas Pendidikan di Indonesia. Jurnal Pendidikan Tambusai, 5(1), 1545.

Santoso, R. (2020). Pengembangan Bahan Ajar PPKn Berbasis Kearifan Lokal Guna
Meningkatkan Ketahanan Budaya Melalui Pemahaman Konsep Keberagaman. Jurnal
Ketahanan Nasional, 26(2), 234.

Umam, R., & Musthafa Husains, A. (2024). Pengintegrasian Kearifan Lokal dalam
Pembelajaran Pendidikan Agama Islam: Kritikalitas dan Alternatif Solusi berdasarkan
Literatur. ARHATS: Jurnal Islam Ulil Albab, 5(2), 1-12.

Zainuri, H., Aspriady, F., & Nurasikin. (2024). Sifat-Sifat Kurikulum PAI dan Pendekatan
Pembelajaran PAL. Jurnal llmiah Pengkajian Dan Penelitian Pendidikan Islam, 7(1),
77-78.

>89 E-ISSN 2961-7553
=

P-ISSN 2963-8135

This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License.




