
817  
 

 

This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License. 

 

E-ISSN 2961-7553  
P-ISSN 2963-8135 

  TOFEDU: The Future of Education Journal 

Volume 5 Number 1 (2026) Page: 817-829 
E-ISSN 2961-7553 P-ISSN 2963-8135  

https://journal.tofedu.or.id/index.php/journal/index 

 

The Concept of Disaster in Islamic Perspective: An Analysis of QS. Ar-

Rum: 41, QS. Asy-Syura: 30, QS. Al-Anfal: 25, QS. Taubah: 126, and 

Authentic Hadiths 
 

Muharrir Na’iem1, Muhammad Zaid2, Nur Aisyah Ustar3, Rahmaniah4, Amaluddin5 
Universitas Muhammadiyah Parepare, muharrir71@gmail.com 

Universitas Muhammadiyah Parepare, muhsaidarrasyid@gmail.com 

Universitas Muhammadiyah Parepare, nuraisyahustar113@gmail.com 

Universitas Muhammadiyah Parepare, 01rahmania12@gmail.com 

Universitas Muhammadiyah Parepare, amaluddin1965@gmail.com 

 

ABSTRACT  

Disasters are recurring phenomena in human life and have multidimensional impacts, including 

physical, social, and spiritual effects. This article aims to examine the concept of disaster from 

an Islamic perspective based on the Qur'an and authentic Hadiths, as well as to explore the 

theological and educational meanings contained therein. This research uses a qualitative 

approach with a library research method, through analysis of verses from the Qur'an, 

specifically QS. Ar-Rūm: 41, QS. Asy-Syūrā: 30, QS. Al-Anfāl: 25, and QS. At-Taubah: 126, 

as well as authentic Hadiths related to calamities, repentance, and patience. The results of the 

study show that Islam views disasters as the result of human actions, a test of faith, a collective 

warning, and a means of divine education to encourage repentance and self-improvement. 

Disasters are not merely understood as punishment, but also as a form of mercy and an 

opportunity for moral and social transformation. The implications of this study emphasise the 

importance of integrating Islamic values into disaster education and strengthening Islamic 

character in order to build awareness of human responsibility as caliphs on earth. 

 

Keywords: disaster; Islamic perspective: Al-Qur'an, Hadith, Islamic Religious 

Education. 

 

PENDAHULUAN    

Bencana merupakan fenomena yang tidak terpisahkan dari kehidupan manusia. Dalam 

beberapa dekade terakhir, intensitas dan dampak bencana alam seperti gempa bumi, banjir, 

tanah longsor, tsunami, dan letusan gunung berapi cenderung meningkat, baik dalam skala 

lokal maupun global. Peristiwa-peristiwa tersebut tidak hanya menimbulkan kerusakan fisik 

dan kerugian material, tetapi juga meninggalkan dampak psikologis, sosial, dan spiritual yang 

mendalam bagi masyarakat terdampak. 

https://journal.tofedu.or.id/index.php/journal/index
mailto:muharrir71@gmail.com
mailto:muhsaidarrasyid@gmail.com
mailto:nuraisyahustar113@gmail.com
mailto:01rahmania12@gmail.com
mailto:amaluddin1965@gmail.com


TOFEDU: The Future of Education Journal          Vol 5, No. 1, Tahun 2026 

 

 

818  
 

 

This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License. 

 

E-ISSN 2961-7553  
P-ISSN 2963-8135 

Dalam perspektif ilmiah modern, bencana umumnya dipahami sebagai hasil dari proses 

alam yang dipengaruhi oleh faktor geologis, klimatologis, dan ekologis. Bencana menurut 

Undang-Undang Nomor 24 Tahun 2007 dapat dipahami sebagai suatu kejadian atau 

serangkaian kejadian yang berpotensi menimbulkan ancaman serta gangguan terhadap 

keberlangsungan kehidupan masyarakat, baik yang bersumber dari faktor alam, non alam, 

maupun aktivitas manusia, sehingga berdampak pada terjadinya korban jiwa, kerusakan 

lingkungan, kerugian materiil, serta munculnya dampak psikologis.1 Dalam definisi tersebut 

sering kali menempatkan bencana semata-mata sebagai peristiwa alamiah tanpa 

mempertimbangkan dimensi moral dan spiritual manusia. Padahal, dalam tradisi keilmuan 

Islam, bencana dipahami secara lebih komprehensif sebagai bagian dari sunnatullah yang 

memiliki tujuan dan hikmah tertentu bagi kehidupan manusia. 

Al-Qur’an dan Sunnah memberikan penjelasan bahwa bencana tidak hanya berkaitan 

dengan takdir Allah SWT, tetapi juga memiliki hubungan erat dengan perilaku manusia. Al-

Qur’an menegaskan bahwa kerusakan di bumi muncul akibat perbuatan manusia sendiri, 

sebagaimana dinyatakan dalam QS. Ar-Rūm ayat 41. Ayat tersebut menunjukkan adanya 

korelasi antara penyimpangan moral, eksploitasi alam, dan munculnya berbagai bentuk 

kerusakan yang berujung pada bencana. Dengan demikian, bencana dalam Islam tidak dapat 

dilepaskan dari tanggung jawab manusia sebagai khalifah di muka bumi.2 

Selain itu, Al-Qur’an juga menjelaskan bahwa musibah yang menimpa manusia 

merupakan bentuk ujian dan peringatan agar manusia kembali kepada jalan yang benar. QS. 

Asy-Syūrā ayat 30 menegaskan bahwa musibah terjadi akibat perbuatan manusia, namun Allah 

SWT dengan kasih sayang-Nya mengampuni sebagian besar kesalahan tersebut. Hal tersebut 

menunjukkan bahwa bencana bukan semata-mata hukuman, melainkan sarana introspeksi dan 

perbaikan diri. Perspektif tersebut sejalan dengan ajaran Rasulullah SAW  dalam berbagai 

hadits maqbulah yang menempatkan musibah sebagai penghapus dosa dan peningkatan derajat 

keimanan bagi orang-orang yang bersabar. 

Fenomena bencana juga memiliki dimensi sosial yang bersifat kolektif. Al-Qur’an 

melalui QS. Al-Anfāl ayat 25 mengingatkan bahwa bencana dapat menimpa seluruh 

masyarakat, tidak hanya orang-orang yang berbuat zalim, ketika kemungkaran dibiarkan tanpa 

upaya perbaikan. Ayat ini menegaskan pentingnya tanggung jawab sosial, amar ma‘ruf nahi 

munkar, serta peran aktif seluruh elemen masyarakat dalam menjaga tatanan moral dan sosial. 

Dalam konteks ini, bencana menjadi cermin atas kondisi moral suatu masyarakat. 

Meskipun demikian, dalam realitas kehidupan umat Islam kontemporer, pemahaman 

terhadap bencana sering kali terjebak pada dua kutub ekstrem. Di satu sisi, sebagian masyarakat 

memandang bencana secara fatalistik sebagai takdir semata tanpa upaya ikhtiar dan mitigasi. 

Di sisi lain, ada pula kecenderungan memahami bencana secara sekuler dengan mengabaikan 

dimensi teologis dan spiritual. Kondisi ini menunjukkan adanya kesenjangan pemahaman yang 

perlu dijembatani melalui kajian ilmiah berbasis sumber-sumber otoritatif Islam. 

Berdasarkan uraian tersebut, kajian tentang bencana dalam perspektif Islam menjadi 

penting dan relevan, khususnya dalam konteks pendidikan agama Islam. Pemahaman yang 

komprehensif diharapkan dapat membentuk sikap keagamaan yang seimbang antara iman, 

kesabaran, tanggung jawab sosial, serta ikhtiar ilmiah dalam menghadapi bencana. Oleh karena 

itu, artikel ini bertujuan untuk mengkaji konsep bencana dalam perspektif Islam berdasarkan 

Al-Qur’an dan hadits maqbulah, serta menguraikan implikasi teologis dan sosialnya bagi 

kehidupan umat Islam. 

 
1Moh. Rivai Nakoe dan Nur Ayini S. Lalu, Manajemen Bencana, (Tulungagung: UD Duta Sablon, 2022), 

h. 2. 
2Ulin Niam Masruri, Pelestarian Lingkungan dalam Perspektif Sunnah, Jurnal at-Taqaddum, Vol. 6, No. 

2, 2014, h. 416. 



TOFEDU: The Future of Education Journal          Vol 5, No. 1, Tahun 2026 

 

 

819  
 

 

This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License. 

 

E-ISSN 2961-7553  
P-ISSN 2963-8135 

 

METODE PENELITIAN   

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan jenis studi kepustakaan 

(library research). Pendekatan ini dipilih karena kajian berfokus pada penelaahan teks-teks 

normatif Islam berupa Al-Qur’an dan hadits, serta pemikiran para ulama tafsir terkait konsep 

bencana dalam perspektif Islam. Studi kepustakaan memungkinkan peneliti untuk menggali, 

menganalisis, dan mensintesis berbagai sumber literatur yang relevan secara mendalam dan 

sistematis. 

Jenis dan Pendekatan Penelitian 

Jenis penelitian ini adalah penelitian kualitatif deskriptif. Penelitian kualitatif bertujuan 

untuk memahami makna, konsep, dan nilai yang terkandung dalam teks-teks keagamaan, 

bukan untuk menguji hipotesis atau mengukur variabel secara kuantitatif. Pendekatan 

deskriptif digunakan untuk menggambarkan secara komprehensif konsep bencana 

sebagaimana dipahami dalam perspektif Al-Qur’an dan Sunnah, serta penafsiran para ulama 

terhadap dalil-dalil tersebut. 

Sumber Data Penelitian 

Sumber data dalam penelitian ini dibedakan menjadi dua kategori, yaitu sumber data 

primer dan sumber data sekunder. 

1. Sumber Data Primer 

Sumber data primer meliputi: 

a. Al-Qur’an al-Karim, khususnya ayat-ayat yang berkaitan langsung dengan konsep 

bencana, musibah, dan kerusakan di bumi, antara lain QS. Ar-Rūm ayat 41, QS. Asy-

Syūrā ayat 30, QS. At-Taubah ayat 126, dan QS. Al-Anfāl ayat 25. 

b. Hadits maqbulah (shahih dan hasan) yang membahas tentang musibah, ujian, 

kesabaran, dan penghapusan dosa, sebagaimana diriwayatkan dalam kitab Shahih al-

Bukhari, Shahih Muslim, dan kitab hadits muktabar lainnya. 

2. Sumber Data Sekunder 

Sumber data sekunder terdiri atas: 

a. Kitab tafsir klasik, seperti Tafsir al-Qur’an al-‘Azhim karya Ibnu Katsir, Al-Jāmi‘ li 

Ahkām al-Qur’ān karya Al-Qurthubi, dan Jāmi‘ al-Bayān karya Ath-Thabari. 

b. Buku dan artikel ilmiah yang membahas teologi bencana, etika lingkungan dalam 

Islam, serta kajian keislaman kontemporer yang relevan dengan tema penelitian. 

Teknik Pengumpulan Data 

Pengumpulan data dilakukan melalui teknik dokumentasi, yaitu dengan menghimpun 

dan menelaah dokumen tertulis berupa ayat-ayat Al-Qur’an, hadits maqbulah, serta literatur 

tafsir dan kajian ilmiah yang relevan. Setiap sumber dianalisis secara cermat untuk memperoleh 

pemahaman yang utuh mengenai konsep bencana dalam Islam. 

Teknik Analisis Data 

Analisis data dilakukan melalui beberapa tahap berikut: 

1. Identifikasi Dalil 

Mengidentifikasi ayat-ayat Al-Qur’an dan hadits maqbulah yang secara eksplisit maupun 

implisit membahas tentang bencana dan musibah. 

2. Analisis Tafsir 

Mengkaji penafsiran para ulama terhadap ayat-ayat yang telah diidentifikasi untuk 

memahami konteks, makna, dan pesan teologis yang terkandung di dalamnya. 

3. Sintesis Konseptual 

Mensintesiskan hasil analisis dalil dan tafsir untuk merumuskan konsep bencana dalam 

perspektif Islam yang utuh dan sistematis. 

4. Penarikan Kesimpulan 



TOFEDU: The Future of Education Journal          Vol 5, No. 1, Tahun 2026 

 

 

820  
 

 

This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License. 

 

E-ISSN 2961-7553  
P-ISSN 2963-8135 

Menyimpulkan temuan penelitian berdasarkan hasil analisis dan sintesis yang telah 

dilakukan. 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN   

1. Bencana sebagai Dampak Perbuatan Manusia (Analisis QS. Ar-Rūm/30:41) 

Allah SWT berfirman dalam QS. Ar-Rūm/30: 41. 

   ٤١مْ يَرْجِعوُْنَ ظَهَرَ الْفسََادُ فِى الْبَر ِ وَالْبَحْرِ بمَِا كَسَبتَْ ايَْدِى النَّاسِ لِيذُِيْقهَُمْ بعَْضَ الَّذِيْ عَمِلوُْا لعََلَّهُ 

Terjemahnya: 

Telah tampak kerusakan di darat dan di laut disebabkan perbuatan tangan manusia. 

(Melalui hal itu) Allah membuat mereka merasakan sebagian dari (akibat) perbuatan 

mereka agar mereka kembali (ke jalan yang benar). 

Ayat tersebut merupakan salah satu dasar utama dalam Al-Qur’an yang menjelaskan 

hubungan antara perbuatan manusia dan terjadinya kerusakan di muka bumi. Kata al-fasād 

dalam Al-Qur’an dihubungkan dengan semua perbuatan manusia yang bertentangan dengan 

kebaikan, baik itu berupa kesombongan, pembangkangan terhadap perintah Allah, perbuatan 

semena-mena, perpecahan dan pertumpahan darah.3 Kerusakan tersebut tampak (ẓahara) 

secara nyata di darat dan di laut, menandakan bahwa dampaknya bersifat global dan menyentuh 

seluruh aspek kehidupan manusia. 

Berdasarkan ayat tersebut bahwa secara linguistik, kata al-fasād berarti keluarnya 

sesuatu dari kondisi seimbang atau baik menuju kondisi rusak dan merugikan. Dalam konteks 

QS. Ar-Rūm: 41, kerusakan tersebut dikaitkan langsung dengan frasa bimā kasabat aydī an-

nās (disebabkan oleh apa yang diperbuat tangan manusia).4 Hal tersebut menunjukkan adanya 

kausalitas moral, yakni bahwa tindakan manusia baik dalam bentuk kemaksiatan, ketidakadilan 

sosial, maupun eksploitasi alam memiliki konsekuensi nyata terhadap tatanan kehidupan dan 

lingkungan.5 

Tujuan dari ditampakkannya sebagian akibat perbuatan manusia tersebut dijelaskan 

dalam lanjutan ayat, yaitu la‘allahum yarji‘ūn (agar mereka kembali). Dengan demikian, 

bencana dan kerusakan bukanlah tujuan akhir, melainkan sarana peringatan agar manusia 

kembali kepada jalan yang benar. 

Menurut tafsir Kementerian Agama RI, Allah SWT menjelaskan bahwa al-fasād 

(kerusakan) yang tampak di darat dan di laut adalah akibat perbuatan manusia yang menjauh 

dari tuntunan syariat agama, yang dikendalikan oleh hawa nafsu dan jauh dari kesesuaian fitrah 

(naluri baik) manusia. Al-fasād mencakup berbagai bentuk pelanggaran terhadap hukum Allah, 

termasuk perilaku amoral, penindasan sosial, dan perusakan lingkungan. Tujuan ditampakkan 

akibat tersebut adalah agar manusia merasakan sebagian akibat perbuatan mereka dan mereka 

menyadari kesalahan dan kembali ke jalan yang benar melalui perbaikan perilaku dan iman.6 

Tafsir Kemenag menekankan bahwa ayat ini perlu dibaca sebagai peringatan moral: 

ketika manusia melakukan tindakan yang merusak baik terhadap dirinya sendiri, masyarakat, 

maupun lingkungan maka itu akan berujung pada kerusakan kolektif yang nyata di dunia, 

bukan sekadar di akhirat.  

Secara singkat, Tafsir Kemenag RI memposisikan ayat ini sebagai: 

a. Peringatan terhadap perilaku manusia yang menyimpang dari fitrah dan syariat 

b. Kaitan langsung antara ulah manusia dan kerusakan ekologis/sosial 

 
3Heri Puspito dan Islamiyatur Rohmah, Bencana dalam Perspektif Sains dan Islam, (Sleman: Penerbit 

Deepublish, 2024), h. 21. 
4M. Quraish Shihab, Wawasan Al-Qur’an (Bandung: Mizan, 2013), h. 354–357. 
5Harun Nasution, Teologi Islam: Aliran-Aliran Sejarah Analisa Perbandingan (Jakarta: UI Press, 2010), 

h. 45–48. 
6Kementerian Agama Republik Indonesia, Al-Qur’an dan Tafsirnya, Jilid 7 (Jakarta: Lajnah Pentashihan 

Mushaf Al-Qur’an, 2019), h. 475–477. 



TOFEDU: The Future of Education Journal          Vol 5, No. 1, Tahun 2026 

 

 

821  
 

 

This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License. 

 

E-ISSN 2961-7553  
P-ISSN 2963-8135 

c. Ajakan kembali ke jalan Allah melalui introspeksi dan perbaikan moral 

Hal tersebut menguatkan perspektif Islam bahwa bencana bukan fenomena acak, 

melainkan berkaitan dengan etika manusia terhadap ciptaan Allah SWT. 

Selain itu, dalam kajian tafsir klasik bahwa ayat ini menegaskan adanya keterkaitan 

langsung antara perbuatan manusia dan terjadinya kerusakan di muka bumi. Kata al-fasād 

secara bahasa berarti keluarnya sesuatu dari keadaan seimbang menuju kondisi rusak dan 

membahayakan.7 Dalam konteks ayat tersebut, kerusakan tersebut mencakup dimensi moral, 

sosial, dan ekologis. 

Ibnu Katsir dalam Tafsir al-Qur’an al-‘Azhim menjelaskan bahwa kerusakan di darat 

dan laut mencakup berbagai bentuk kemerosotan kehidupan, seperti berkurangnya keberkahan 

hasil bumi, merebaknya kezaliman, serta munculnya musibah dan bencana sebagai akibat dari 

maksiat manusia. Menurutnya, semakin banyak kemaksiatan dilakukan, maka semakin besar 

pula kerusakan yang ditampakkan oleh Allah sebagai peringatan.8 

Al-Qurthubi dalam Al-Jāmi‘ li Ahkām al-Qur’ān menegaskan bahwa ayat ini 

mengandung peringatan keras tentang tanggung jawab manusia sebagai khalifah di bumi. 

Kerusakan alam, menurut Al-Qurthubi, tidak hanya disebabkan oleh faktor alamiah, tetapi juga 

oleh perilaku manusia yang melampaui batas dalam mengelola sumber daya. Oleh karena itu, 

bencana dapat dipahami sebagai akibat langsung dari pengabaian nilai-nilai keadilan dan 

amanah.9 

Ath-Thabari dalam Jāmi‘ al-Bayān menafsirkan ayat ini sebagai penjelasan bahwa 

Allah menampakkan sebagian dampak perbuatan manusia agar mereka merasakan akibatnya 

di dunia sebelum datang azab yang lebih besar di akhirat. Hal tersebut menunjukkan adanya 

dimensi kasih sayang Allah, karena peringatan diberikan terlebih dahulu agar manusia bertobat 

dan memperbaiki diri.10 

Implikasi QS. Ar-Rūm: 41 mengandung prinsip kausalitas moral dalam Islam, yaitu 

bahwa tindakan manusia memiliki konsekuensi langsung terhadap tatanan kehidupan dan 

lingkungan. Bencana dalam perspektif ayat tersebut tidak berdiri sebagai fenomena alam yang 

netral, melainkan berkaitan erat dengan perilaku manusia yang mengabaikan nilai-nilai ilahiah 

dan etika sosial. 

Dalam konteks kontemporer, ayat ini sangat relevan dengan berbagai bencana ekologis 

yang terjadi akibat eksploitasi alam secara berlebihan, seperti banjir akibat deforestasi, tanah 

longsor akibat alih fungsi lahan, serta pencemaran laut yang merusak ekosistem. Fenomena 

tersebut memperkuat pandangan Al-Qur’an bahwa kerusakan lingkungan merupakan 

konsekuensi dari kegagalan manusia menjalankan amanah sebagai khalifah di bumi. 

Lebih lanjut, frasa li-yudhīqahum ba‘ḍa alladzī ‘amilū menunjukkan bahwa bencana 

yang terjadi di dunia hanyalah sebagian kecil dari akibat perbuatan manusia. Tujuan utamanya 

bukanlah penghancuran, melainkan tadzkirah (peringatan) agar manusia yarji‘ūn (kembali) 

kepada jalan Allah. Dengan demikian, bencana dalam perspektif Islam memiliki fungsi 

edukatif dan korektif, bukan semata-mata represif. 

Ayat tersebut juga menolak sikap fatalistik dalam memahami bencana. Islam tidak 

mengajarkan kepasrahan tanpa ikhtiar, tetapi menuntut manusia untuk melakukan refleksi 

moral, perbaikan perilaku, serta upaya preventif melalui pengelolaan lingkungan yang 

berkeadilan dan berkelanjutan. Oleh karena itu, QS. Ar-Rūm: 41 menjadi landasan teologis 

 
7Wahbah Az-Zuhaili, Tafsir Al-Munir: Aqidah, Syari‟ah & Manhaj Jilid 11 (Depok: GEMA INSANI, 

2016), h. 119. 
8Ibnu Katsir, Tafsīr al-Qur’ān al-‘Aẓīm, Juz 6 (Beirut: Dār al-Fikr, t.t.), h. 315 
9Al-Qurthubi, Al-Jāmi‘ li Aḥkām al-Qur’ān, Juz 14 (Beirut: Dār al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 2003), h. 40–41. 
10Ath-Thabari, Jāmi‘ al-Bayān ‘an Ta’wīl Āy al-Qur’ān, Juz 21 (Beirut: Mu’assasah ar-Risālah, 2000), 

h. 10–12. 



TOFEDU: The Future of Education Journal          Vol 5, No. 1, Tahun 2026 

 

 

822  
 

 

This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License. 

 

E-ISSN 2961-7553  
P-ISSN 2963-8135 

penting bagi pengembangan etika lingkungan dan pendidikan kebencanaan berbasis nilai-nilai 

Islam. 

 

2. Bencana sebagai Konsekuensi Dosa dan Kesalahan Manusia (Analisis QS. Asy-

Syūrā/42: 30) 

Allah SWT berfirman dalam QS. Asy-Syūrā/42:30. 

صِيْبَةٍ فبَمَِا كَسَبَتْ ايَْدِيْكُمْ وَيَعْفوُْا عَنْ كَثيِْرٍٍۗ  نْ مُّ    ٣٠وَمَآ اصََابكَُمْ م ِ

Terjemahnya: 

Dan Musibah apa pun yang menimpa kamu adalah karena perbuatan tanganmu sendiri 

dan (Allah) memaafkan banyak (kesalahanmu).  

Ayat tersebut mengandung ajakan agar manusia selalu melakukan muhasabah 

(intropeksi diri) dan evaluasi diri, sehingga tidak terbiasa menyalahkan Allah atas berbagai 

peristiwa, karena pada hakikatnya segala ketetapan Allah mengandung kebaikan, sedangkan 

banyak persoalan dalam kehidupan justru bersumber dari tindakan manusia yang bertentangan 

dengan sunnatullah.11 

Kata  ٍمُصِيبَة (muṣībah) berasal dari akar kata aṣāba yang berarti “mengenai dengan 

tepat” atau “menimpa”. Secara terminologis, muṣībah mencakup segala bentuk penderitaan, 

cobaan, dan bencana, baik yang bersifat fisik, sosial, ekonomi, maupun psikologis.  

Frasa ٍْأيَْدِيكُم كَسَبَتٍْ  menunjukkan hubungan sebab-akibat (fabimā kasabat aydīkum) فبَِمَاٍ

yang tegas antara perbuatan manusia dan musibah yang terjadi. Penggunaan kata aydīkum 

(tangan-tanganmu) merupakan majaz (metafora) yang menunjuk pada seluruh tindakan dan 

pilihan moral manusia. Adapun frasa  ٍكَثِير عَنٍ  menegaskan bahwa (wa ya‘fū ‘an kathīr) وَيَعْفوٍُ

Allah SWT tidak membalas seluruh dosa manusia dengan musibah. Sebagian besar kesalahan 

justru diampuni, sehingga musibah yang terjadi hanyalah sebagian kecil dari konsekuensi dosa 

yang sebenarnya layak diterima manusia. Dengan demikian, struktur ayat ini memadukan 

antara keadilan ilahi (al-‘adl) dan rahmat ilahi (ar-raḥmah) secara seimbang. 

Dalam Tafsir Al-Qur’an Kementerian Agama Republik Indonesia (edisi 

penyempurnaan terbaru), QS. Asy-Syūrā: 30 dijelaskan sebagai ayat yang menegaskan adanya 

hubungan moral antara perilaku manusia dan peristiwa kehidupan. Musibah dipahami sebagai 

akibat dari pelanggaran terhadap hukum-hukum Allah, baik yang berkaitan dengan hubungan 

manusia dengan Tuhan, sesama manusia, maupun dengan alam. Tafsir Kemenag menekankan 

bahwa ayat tersebut tidak dimaksudkan untuk meniadakan unsur takdir, melainkan untuk 

menumbuhkan kesadaran etis dan tanggung jawab sosial. Musibah berfungsi sebagai 

peringatan agar manusia tidak terus-menerus berada dalam kelalaian dan kesalahan. Pada saat 

yang sama, frasa wa ya‘fū ‘an kathīr menunjukkan bahwa Allah memberikan ruang luas bagi 

taubat dan perbaikan diri.12 Dengan demikian, menurut Tafsir Kemenag, ayat tersebut 

mengajarkan sikap seimbang antara ikhtiar, introspeksi, dan tawakal, serta menolak sikap 

fatalistik dalam menghadapi bencana. 

Dalam kajian tafsir klasik bahwa ayat tersebut menegaskan prinsip 

pertanggungjawaban moral manusia atas berbagai musibah yang menimpanya. Kata muṣībah 

dalam ayat ini mencakup segala bentuk kesulitan, penderitaan, dan bencana yang dialami 

manusia, baik secara individual maupun kolektif. 

Ibnu Katsir menjelaskan bahwa musibah yang menimpa manusia pada hakikatnya 

adalah akibat dosa dan pelanggaran yang dilakukan, baik disadari maupun tidak. Namun 

demikian, Allah SWT tidak menimpakan seluruh akibat dosa tersebut, karena Dia Maha 

 
11Zamakhsyari bin Hasballah Thaib, Bencana dalam Perspektif Al-Qur’an, Prosiding Mitigasi Bencana, 

Universitas Dharmawangsa, November 2021, h. 21. 
12Kementerian Agama Republik Indonesia, Al-Qur’an dan Tafsirnya, Jilid 8 (Jakarta: Lajnah 

Pentashihan Mushaf Al-Qur’an, 2019), h. 182–184. 



TOFEDU: The Future of Education Journal          Vol 5, No. 1, Tahun 2026 

 

 

823  
 

 

This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License. 

 

E-ISSN 2961-7553  
P-ISSN 2963-8135 

Pengampun. Banyak dosa yang tidak langsung dibalas dengan musibah, sebagai bentuk rahmat 

dan kelembutan Allah kepada hamba-Nya.13 

Ath-Thabari menegaskan bahwa frasa fabimā kasabat aydīkum menunjukkan hubungan 

sebab-akibat yang jelas antara perbuatan manusia dan peristiwa yang dialaminya. Menurutnya, 

musibah adalah bentuk keadilan Allah, sementara pengampunan terhadap sebagian besar dosa 

menunjukkan kasih sayang-Nya.14 

Al-Qurthubi memaknai ayat ini sebagai dasar penting dalam akidah Ahlus Sunnah 

bahwa musibah bukan semata-mata takdir tanpa makna, melainkan mengandung hikmah 

pendidikan (ta’dīb ilāhī). Ia juga menekankan bahwa ayat ini mendorong manusia untuk 

melakukan muhāsabah (introspeksi diri) ketika menghadapi musibah, bukan menyalahkan 

takdir atau keadaan.15 

Implikasi QS. Asy-Syūrā: 30 memperkuat konsep bahwa bencana dan musibah 

memiliki dimensi etis dan spiritual, bukan sekadar fenomena alam atau sosial yang berdiri 

sendiri. Ayat tersebut menegaskan bahwa dosa dan kesalahan manusia baik dalam bentuk 

pelanggaran moral, ketidakadilan sosial, maupun perusakan lingkungan, berkontribusi 

terhadap terjadinya musibah. 

Dalam perspektif pendidikan Islam, ayat tersebut sangat relevan sebagai landasan 

pendidikan kesadaran moral dan spiritual. Musibah diposisikan sebagai sarana evaluasi diri, 

bukan sebagai bentuk hukuman absolut. Hal ini tercermin dari frasa wa ya‘fū ‘an kathīr, yang 

menunjukkan bahwa Allah SWT mengampuni sebagian besar kesalahan manusia, sehingga 

musibah yang terjadi hanyalah sebagian kecil dari akibat dosa tersebut. 

Secara sosial, ayat ini juga menolak pandangan yang sepenuhnya menyalahkan faktor 

eksternal dalam setiap krisis. Ketika masyarakat dilanda bencana sosial seperti konflik, 

kemiskinan struktural, atau degradasi moral, QS. Asy-Syūrā: 30 mengajak untuk menelaah 

kembali sistem nilai, kepemimpinan, dan perilaku kolektif yang telah menyimpang dari prinsip 

keadilan dan amanah. Dengan demikian, ayat tersebut memberikan fondasi teologis yang kuat 

bagi pendekatan preventif dan korektif dalam penanggulangan bencana. Pencegahan tidak 

hanya dilakukan melalui teknologi dan kebijakan, tetapi juga melalui perbaikan akhlak, 

penguatan iman, dan internalisasi nilai-nilai Islam dalam kehidupan pribadi maupun sosial. 

3. Bencana Kolektif dan Kelalaian Sosial (Analisis QS. Al-Anfāl/8: 25) 

Allah SWT berfirman dalam QS. Al-Anfāl/8: 25. 

َ شَدِيْدُ الْعِقَابِ  ا انََّ اللّٰه ةً وَۚاعْلمَُوْٓ   ٢٥ وَاتَّقوُْا فتِنَْةً لََّّ تصُِيْبَنَّ الَّذِيْنَ ظَلمَُوْا مِنْكُمْ خَاۤصَّ

Terjemahnya: 

Dan peliharalah dirimu dari siksaan yang tidak khusus menimpa orang-orang zalim saja 

di antara kamu. Ketahuilah bahwa Allah sangat keras siksaan-Nya. 

Kata ٍ فتِنَْة (fitnah) dalam ayat tersebut tidak bermakna sekadar tuduhan atau cobaan 

ringan, melainkan mencakup makna ujian besar, bencana, kekacauan sosial, dan azab 

kolektif.16 Dalam konteks kebencanaan, fitnah dapat dipahami sebagai krisis sosial dan 

bencana yang berdampak luas. 

Frasa ٍ ة اٍلاذِينٍَظَلَمُواٍمِنكُمٍْخَاصا تٍصُِيبَنا  menegaskan bahwa fitnah atau bencana tersebut tidak    لَّا

hanya menimpa orang-orang zalim secara individual, tetapi juga meluas kepada masyarakat 

yang membiarkan kezaliman terjadi tanpa upaya pencegahan. Struktur kalimat ini 

menunjukkan sifat kolektif dari dampak bencana. 

 
13Ibnu Katsir, Tafsīr al-Qur’ān al-‘Aẓīm, Juz 7 (Beirut: Dār al-Fikr, t.t.), h. 206 
14Ath-Thabari, Jāmi‘ al-Bayān ‘an Ta’wīl Āy al-Qur’ān, Juz 22 (Beirut: Mu’assasah ar-Risālah, 2000), 

h. 433–434. 
15Al-Qurthubi, Al-Jāmi‘ li Aḥkām al-Qur’ān, Juz 16 (Beirut: Dār al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 2003), h. 35–

36. 
16Lilik Ummi Kaltsum, Cobaan Hidup Dalam Al-Qur’an (Studi Ayat-ayat Fitnah dengan Aplikasi 

Metode Tafsir Tematik), Ilmu Ushuluddin, Vol. 5, No. 2, 2018, h. 140. 



TOFEDU: The Future of Education Journal          Vol 5, No. 1, Tahun 2026 

 

 

824  
 

 

This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License. 

 

E-ISSN 2961-7553  
P-ISSN 2963-8135 

Adapun perintah وَاتاقوُا (wattaqū) mengandung makna preventif, yakni kewajiban 

menjaga diri dan masyarakat dari sebab-sebab yang dapat mendatangkan bencana, baik melalui 

ketaatan personal maupun kepedulian sosial. 

Dalam Tafsir Al-Qur’an Kementerian Agama RI (edisi penyempurnaan terbaru), QS. 

Al-Anfāl: 25 dijelaskan sebagai peringatan tentang bahaya kelalaian sosial. Tafsir Kemenag 

menegaskan bahwa bencana atau fitnah kolektif terjadi ketika masyarakat tidak lagi peduli 

terhadap pelanggaran nilai-nilai keadilan, kebenaran, dan kemanusiaan.17 Selain itu, dalam 

tafsir tersebut menekankan bahwa ayat tersebut mendorong umat untuk membangun kesalehan 

sosial, bukan hanya kesalehan individual. Ketika kezaliman dibiarkan, korupsi merajalela, atau 

ketidakadilan dianggap wajar, maka dampak negatifnya akan dirasakan oleh seluruh lapisan 

masyarakat, termasuk mereka yang tidak terlibat langsung. Dengan demikian, menurut Tafsir 

Kemenag, QS. Al-Anfāl: 25 relevan dengan berbagai bencana sosial kontemporer, seperti 

konflik horizontal, krisis kemanusiaan, dan bahkan bencana ekologis yang terjadi akibat 

pembiaran sistemik terhadap kerusakan lingkungan. 

Dalam kajian tafsir klasik, Ibnu Katsir menjelaskan bahwa ayat ini merupakan 

peringatan keras agar umat Islam tidak membiarkan kemungkaran dan kezaliman berkembang 

di tengah masyarakat. Jika kemaksiatan dilakukan secara terang-terangan dan tidak dicegah, 

maka azab Allah dapat turun secara umum, menimpa pelaku kezaliman dan orang-orang saleh 

yang bersikap pasif.18 

Ath-Thabari menafsirkan fitnah sebagai azab dan ujian yang bersifat menyeluruh akibat 

pelanggaran kolektif terhadap perintah Allah. Menurutnya, ayat ini menegaskan pentingnya 

amar ma‘ruf nahi munkar sebagai benteng utama pencegah bencana sosial.19 

Al-Qurthubi menambahkan bahwa ayat ini menjadi dalil bahwa kerusakan sosial yang 

dibiarkan akan berujung pada kehancuran bersama. Ia menekankan bahwa sikap diam terhadap 

kemungkaran termasuk bentuk kelalaian sosial yang berkonsekuensi berat.20 

Implikasi QS. Al-Anfāl: 25 memperluas perspektif bencana dalam Islam dari dimensi 

individual menuju dimensi kolektif dan struktural. Ayat tersebut menegaskan bahwa bencana 

tidak selalu merupakan akibat dosa personal, melainkan juga akibat kegagalan sosial dalam 

menjaga nilai keadilan dan mencegah kemungkaran. Dalam konteks kebencanaan modern, ayat 

tersebut sangat relevan untuk menjelaskan fenomena seperti banjir akibat pembiaran alih fungsi 

lahan, bencana industri akibat lemahnya pengawasan, serta krisis sosial akibat ketimpangan 

dan ketidakadilan. Hal tersebut merupakan bentuk fitnah yang menimpa masyarakat secara 

kolektif. 

Dari sudut pandang pendidikan Islam, ayat tersebut menegaskan pentingnya pendidikan 

kepedulian sosial dan tanggung jawab kolektif. Peserta didik tidak hanya dibentuk menjadi 

individu saleh, tetapi juga agen perubahan sosial yang aktif dalam mencegah kezaliman dan 

kerusakan. Dengan demikian, mitigasi bencana dalam Islam mencakup dimensi moral, sosial, 

dan struktural secara terpadu. 

4. Ujian Berulang dan Ketidakinsafan Manusia (Analisis QS. At-Taubah/9: 126) 

Allah SWT berfirman dalam QS. At-Taubah/9:126. 

تيَْنِ ثمَُّ لََّ يتَوُْبوُْنَ وَلََّ هُمْ يَذَّكَّ  ةً اوَْ مَرَّ رَّ    ١٢٦رُوْنَ اوََلََّ يَرَوْنَ انََّهُمْ يفُْتنَوُْنَ فِيْ كُل ِ عَامٍ مَّ

Terjemahnya: 

 
17Kementerian Agama Republik Indonesia, Al-Qur’an dan Tafsirnya, Jilid 8 (Jakarta: Lajnah 

Pentashihan Mushaf Al-Qur’an, 2019), h. 247. 
18Ibnu Katsir, Tafsīr al-Qur’ān al-‘Aẓīm, Juz 4 (Beirut: Dār al-Fikr, t.t.), h. 45–46. 
19Ath-Thabari, Jāmi‘ al-Bayān ‘an Ta’wīl Āy al-Qur’ān, Juz 10 (Beirut: Mu’assasah ar-Risālah, 2000), 

h. 32–33. 
20Al-Qurthubi, Al-Jāmi‘ li Aḥkām al-Qur’ān, Juz 7 (Beirut: Dār al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 2003), h. 392–

393. 



TOFEDU: The Future of Education Journal          Vol 5, No. 1, Tahun 2026 

 

 

825  
 

 

This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License. 

 

E-ISSN 2961-7553  
P-ISSN 2963-8135 

Tidakkah mereka (orang-orang munafik) memperhatikan bahwa mereka diuji sekali 

atau dua kali setiap tahun, tetapi mereka tidak (juga) bertobat dan tidak (pula) 

mengambil pelajaran?. 

Kata ٍَيفُْتنَوُن (yuftanūna) berasal dari akar kata fatana yang bermakna menguji, 

menyeleksi, atau membersihkan. Dalam konteks ayat ini, fitnah dipahami sebagai ujian berupa 

kesulitan, krisis, dan musibah yang bertujuan mengungkap kualitas iman dan kesadaran moral 

manusia. 

Frasa ٍِتيَْن أوٍَْمَرا ةٍ  را ٍما ٍعَام   menunjukkan bahwa ujian tersebut bersifat berulang dan    فِيٍكُل ِ

berkesinambungan, bukan peristiwa tunggal. Ujian yang berulang seharusnya menjadi sarana 

refleksi dan perbaikan diri. Adapun frasa ٍَلٍََّيتَوُبوُنٍَوَلٍََّهُمٍْيذَاكارُون  menegaskan sikap negatif    ثمُاٍ

manusia yang gagal merespons ujian dengan taubat dan introspeksi. Ketidakinsafan (ghaflah) 

inilah yang menjadikan ujian berubah fungsi: dari sarana pendidikan ilahiah menjadi tanda 

kebinasaan spiritual. 

Dalam Tafsir Al-Qur’an Kementerian Agama RI (edisi penyempurnaan terbaru), QS. 

At-Taubah: 126 dipahami sebagai kritik keras terhadap sikap manusia yang tidak mengambil 

pelajaran dari ujian hidup yang berulang. Tafsir Kemenag menegaskan bahwa ujian dan 

musibah bukan sekadar peristiwa alam atau sosial, melainkan peringatan ilahiah agar manusia 

kembali ke jalan yang benar. Dalam tafsir tersebut menyoroti bahwa kegagalan manusia untuk 

bertobat dan melakukan evaluasi diri menyebabkan krisis yang terus berulang dalam berbagai 

bentuk. Dalam konteks kekinian, ujian tahunan dapat berupa bencana alam berulang, krisis 

ekonomi, atau konflik sosial yang terus terjadi karena akar masalah moral dan struktural tidak 

pernah diselesaikan. Dengan demikian, Tafsir Kemenag memandang ayat ini sebagai landasan 

penting bagi pembangunan kesadaran reflektif dan transformasi sosial, bukan sekadar sikap 

pasrah terhadap musibah. 

Dalam kajian tafsir klasik, Ibnu Katsir menjelaskan bahwa ayat ini ditujukan kepada 

orang-orang munafik yang berulang kali diuji dengan berbagai kesulitan seperti kekalahan, 

kelaparan, penyakit, dan ketakutan, namun tetap tidak bertobat. Menurutnya, ujian tersebut 

merupakan bentuk peringatan dari Allah sebelum datang azab yang lebih berat.21  

Ath-Thabari menafsirkan fitnah dalam ayat tersebut sebagai cobaan berupa kesempitan 

hidup dan peristiwa-peristiwa yang mengguncang jiwa. Ia menekankan bahwa pengulangan 

ujian seharusnya mendorong kesadaran, namun karena hati yang tertutup, peringatan tersebut 

tidak membuahkan perubahan.22 

Al-Qurthubi menegaskan bahwa ayat ini menunjukkan bahayanya ketiadaan respons 

moral terhadap musibah. Ujian yang tidak disertai taubat dan perbaikan diri justru memperkuat 

kekerasan hati dan menjauhkan manusia dari rahmat Allah.23 

Implikasi QS. At-Taubah: 126 menegaskan bahwa salah satu problem utama dalam 

kebencanaan adalah ketidakmampuan manusia belajar dari ujian yang berulang. QS. At-

Taubah: 126 melengkapi pemahaman sebelumnya tentang bencana yang membahas tidak 

hanya sebagai akibat dosa sebagaimana dalam QS. Asy-Syūrā: 30) atau kelalaian sosial yang 

terdapat dalam QS. Al-Anfāl: 25, tetapi juga sebagai ujian berkelanjutan yang menuntut 

respons kesadaran dan taubat. 

Dalam perspektif pendidikan Islam, ayat ini sangat relevan untuk menanamkan konsep 

learning from disaster. Bencana tidak cukup direspons dengan bantuan darurat, tetapi harus 

diikuti dengan perubahan perilaku, kebijakan, dan nilai. Ketika musibah terus berulang tanpa 

 
21Ibnu Katsir, Tafsīr al-Qur’ān al-‘Aẓīm, Juz 4 (Beirut: Dār al-Fikr, t.t.), h. 208–209 
22Ath-Thabari, Jāmi‘ al-Bayān ‘an Ta’wīl Āy al-Qur’ān, Juz 11 (Beirut: Mu’assasah ar-Risālah, 2000), 

h. 221–222 
23Al-Qurthubi, Al-Jāmi‘ li Aḥkām al-Qur’ān, Juz 8 (Beirut: Dār al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 2003), h. 183–

184 



TOFEDU: The Future of Education Journal          Vol 5, No. 1, Tahun 2026 

 

 

826  
 

 

This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License. 

 

E-ISSN 2961-7553  
P-ISSN 2963-8135 

adanya perbaikan moral dan struktural, maka hal tersebut menunjukkan kegagalan pendidikan 

dan kepemimpinan. Dengan demikian, QS. At-Taubah: 126 memberikan landasan teologis 

bahwa mitigasi bencana dalam Islam bersifat reflektif, korektif, dan transformatif, menuntut 

perubahan pada level individu, sosial, dan institusional. 

5. Musibah sebagai Sarana Taubat dan Pembentukan Sabar (Integrasi Hadits-Hadits 

Maqbulah) 

a. Musibah sebagai Penghapus Dosa 

Rasulullah SAW bersabda: 

، حَتَّى الشَّوْكَةِ يشَُاكُ  ُ بهَِا  مَا يصُِيبُ الْمُسْلِمَ مِنْ نَصَبٍ وَلََّ وَصَبٍ وَلََّ هَم ٍ وَلََّ حُزْنٍ وَلََّ أذَىً وَلََّ غَم ٍ هَا، إلََِّّ كَفَّرَ اللَّّٰ

 مِنْ خَطَايَاهُ 

Artinya: 

Tidaklah seorang Muslim tertimpa kelelahan, penyakit, kegundahan, kesedihan, 

gangguan, maupun kesusahan—bahkan tertusuk duri sekalipun—melainkan Allah akan 

menghapus sebagian dosa-dosanya dengan sebab itu.” (HR. al-Bukhari dan Muslim)24 

Berdasarkan hadits tersebut menegaskan bahwa musibah tidak semata-mata bermakna 

hukuman, melainkan juga mekanisme penghapusan dosa (takfīr adz-dzunūb). Cakupan 

musibah dalam Hadits ini sangat luas, mulai dari penderitaan fisik hingga tekanan psikologis, 

yang menunjukkan bahwa setiap kesulitan memiliki nilai spiritual jika dihadapi dengan iman. 

Hadits ini melengkapi QS. Asy-Syūrā: 30 dengan memberikan dimensi rahmat, bahwa musibah 

yang menimpa seorang mukmin dapat menjadi sarana penyucian diri, bukan semata 

konsekuensi dosa. 

b. Musibah sebagai Ujian Keimanan 

Rasulullah SAW bersabda: 

جُلُ عَلَى حَسَبِ دِينِهِ   أشََدُّ النَّاسِ بلَََءً الْْنَْبِيَاءُ، ثمَُّ الْْمَْثلَُ فَالْْمَْثلَُ، يبُْتلََى الرَّ

Artinya: 

Manusia yang paling berat ujiannya adalah para nabi, kemudian orang-orang yang 

paling baik setelah mereka. Seseorang diuji sesuai dengan kadar agamanya.” (HR. at-

Tirmidzi, hasan shahih)25 

Hadits tersebut menegaskan bahwa tingkat musibah tidak selalu berbanding lurus 

dengan tingkat dosa, tetapi juga dengan kualitas iman. Dengan demikian, Islam menolak 

generalisasi bahwa setiap musibah pasti merupakan hukuman. Musibah dapat menjadi alat 

peningkatan derajat spiritual. Hadits tersebut berfungsi sebagai penyeimbang terhadap 

pemahaman QS. Ar-Rūm: 41 dan QS. Asy-Syūrā: 30, agar bencana tidak dipahami secara 

simplistik sebagai azab semata. 

c. Musibah sebagai Peringatan untuk Taubat 

Rasulullah SAW bersabda: 

َ يبَْسُطُ يَدهَُ بِاللَّيْلِ لِيتَوُبَ مُسِيءُ النَّهَارِ، وَيبَْسُطُ يَدهَُ بِالنَّهَارِ لِيتَوُبَ مُسِيءُ اللَّ   يْلِ إِنَّ اللَّّٰ

Artinya: 

Sesungguhnya Allah membentangkan tangan-Nya pada malam hari agar orang yang 

berbuat dosa di siang hari bertobat, dan membentangkan tangan-Nya pada siang hari 

agar orang yang berbuat dosa di malam hari bertobat. (HR. Muslim)26 

Hadits tersebut menegaskan bahwa taubat selalu terbuka, bahkan setelah manusia diuji 

dengan berbagai musibah. Dalam konteks kebencanaan, Hadits ini memperkuat QS. At-

 
24Muḥammad ibn Ismā‘īl al-Bukhārī, Ṣaḥīḥ al-Bukhārī, Kitāb al-Marḍā, Bāb mā jā’a fī kaffārati al-marḍ, 

no. 5641, Juz 7 (Beirut: Dār Ṭawq al-Najāh, 1422 H), h. 128. 
25Abū ‘Īsā Muḥammad ibn ‘Īsā at-Tirmidzī, Sunan at-Tirmidzī, Kitāb az-Zuhd, Bāb mā jā’a fī al-ṣabr 

‘alā al-balā’, no. 2396, Juz 4 (Beirut: Dār al-Gharb al-Islāmī, 1998), h. 601. 
26Abū al-Ḥusayn Muslim ibn al-Ḥajjāj al-Qushayrī, Ṣaḥīḥ Muslim, Kitāb at-Taubah, Bāb qabūl al-tawbah 

min al-dhunūb wa in takarrarat al-dhunūb wa al-tawbah, no. 2758, Juz 4 (Beirut: Dār Iḥyā’ al-Turāth al-‘Arabī, 

t.t.), h. 2076. 



TOFEDU: The Future of Education Journal          Vol 5, No. 1, Tahun 2026 

 

 

827  
 

 

This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License. 

 

E-ISSN 2961-7553  
P-ISSN 2963-8135 

Taubah: 126 bahwa kegagalan manusia bukan terletak pada datangnya ujian, tetapi pada 

ketiadaan taubat dan refleksi setelah ujian tersebut. 

d. Keutamaan Sabar dalam Menghadapi Musibah 

Rasulullah SAW bersabda: 

اءُ صَبرََ فكََانَ خَيْرًا لَهُ   عَجَبًا لِْمَْرِ الْمُؤْمِنِ، إِنَّ أمَْرَهُ كُلَّهُ لهَُ خَيْرٌ… إِنْ أصََابتَْهُ ضَرَّ

Artinya: 

Sungguh menakjubkan urusan mukmin, semua urusannya adalah kebaikan baginya… 

jika ia ditimpa kesusahan, ia bersabar, maka itu menjadi kebagian baginya. (HR. 

Muslim)27 

Hadits tersebut menempatkan sabar sebagai respons ideal terhadap musibah. Sabar 

bukanlah sikap pasif, melainkan keteguhan jiwa yang disertai ikhtiar dan tawakal. Dengan 

sabar, musibah berubah menjadi sarana pertumbuhan iman dan kematangan spiritual. 

Berdasarkan dari beberapa hadits maqbulah tersebut bahwa menunjukkan bahwa 

perspektif Islam tentang bencana bersifat komprehensif dan seimbang. Bencana dipahami 

sebagai: 

a. Konsekuensi dosa (QS. Asy-Syūrā: 30), 

b. Dampak kelalaian sosial (QS. Al-Anfāl: 25), 

c. Ujian berulang untuk refleksi (QS. At-Taubah: 126), 

d. Sarana penghapusan dosa dan peningkatan derajat (Hadits-Hadits sahih). 

Dalam konteks pendidikan Islam dan kebencanaan kontemporer, hadits-hadits tersebut 

menegaskan bahwa respons terhadap bencana harus mencakup taubat, sabar, solidaritas sosial, 

dan perbaikan sistemik. Dengan demikian, Islam tidak hanya menawarkan teologi bencana, 

tetapi juga etika dan pedagogi kebencanaan yang transformatif. 

6. Sintesis Akhir: Bencana dalam Perspektif Islam 

Berdasarkan analisis ayat-ayat Al-Qur’an dan Hadits-Hadits maqbulah yang telah 

dibahas, dapat disintesiskan bahwa konsep bencana dalam perspektif Islam bersifat 

multidimensional dan integratif, mencakup dimensi teologis, moral, sosial, dan edukatif. Islam 

tidak memandang bencana semata-mata sebagai peristiwa alam yang bersifat kebetulan atau 

netral, tetapi sebagai fenomena yang memiliki makna dan tujuan ilahiah. 

QS. Ar-Rūm: 41 menegaskan bahwa kerusakan dan bencana di darat dan laut memiliki 

keterkaitan erat dengan perbuatan manusia. Ayat ini meletakkan dasar etika lingkungan dalam 

Islam, bahwa eksploitasi alam, ketidakadilan, dan kemaksiatan berkontribusi terhadap 

rusaknya keseimbangan ekosistem. Perspektif ini menempatkan manusia sebagai subjek moral 

yang bertanggung jawab atas keberlanjutan kehidupan. 

QS. Asy-Syūrā: 30 memperkuat dimensi kausalitas moral dengan menyatakan bahwa 

musibah yang menimpa manusia merupakan akibat dari perbuatan mereka sendiri, meskipun 

Allah SWT mengampuni sebagian besar kesalahan. Ayat ini menegaskan keseimbangan antara 

keadilan dan rahmat Ilahi, serta mendorong sikap muhasabah dan taubat sebagai respons utama 

terhadap musibah. 

Selanjutnya, QS. Al-Anfāl: 25 memperluas cakupan bencana dari ranah individual ke 

ranah kolektif. Ayat ini menunjukkan bahwa kelalaian sosial, pembiaran terhadap kezaliman, 

dan absennya Amar Ma‘Ruf Nahi Munkar dapat mengakibatkan bencana yang menimpa 

seluruh masyarakat. Dengan demikian, Islam menekankan pentingnya kesalehan sosial sebagai 

bagian integral dari mitigasi bencana. 

QS. At-Taubah: 126 menyoroti aspek ujian yang berulang serta kegagalan manusia 

dalam mengambil pelajaran dari musibah yang terus terjadi. Ayat ini mengkritik sikap 

ketidakinsafan dan ketidakmauan untuk bertobat, yang menyebabkan krisis dan bencana terus 

 
27Abū al-Ḥusayn Muslim ibn al-Ḥajjāj al-Qushayrī al-Naysābūrī, Ṣaḥīḥ Muslim, Kitāb al-Zuhd wa al-

Raqā’iq, Bāb amri al-mu’min kulluhu khayr, no. 2999, Juz 4 (Beirut: Dār Iḥyā’ al-Turāth al-‘Arabī, t.t.), h. 2295. 



TOFEDU: The Future of Education Journal          Vol 5, No. 1, Tahun 2026 

 

 

828  
 

 

This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License. 

 

E-ISSN 2961-7553  
P-ISSN 2963-8135 

berulang dalam berbagai bentuk. Dalam konteks ini, bencana berfungsi sebagai peringatan 

berkelanjutan yang menuntut perubahan perilaku dan sistem kehidupan. 

Integrasi Hadits-Hadits maqbulah semakin memperkaya pemahaman tentang bencana. 

hadits-hadits Nabi SAW menegaskan bahwa musibah dapat berfungsi sebagai penghapus dosa, 

ujian keimanan, sarana peningkatan derajat spiritual, serta medan aktualisasi sikap sabar dan 

tawakal. Dengan demikian, Islam menawarkan perspektif yang seimbang antara dimensi 

sebab-akibat moral dan dimensi rahmat serta kasih sayang Allah SWT. 

Dalam perspektif ajaran Islam, bencana dipandang sebagai bentuk ujian bagi manusia. 

Oleh karena itu, dalam menyikapi bencana, umat Islam diarahkan untuk melakukan 

perenungan terhadap faktor-faktor penyebabnya serta melakukan perbaikan sikap dan kualitas 

hubungan, baik dengan Allah maupun dengan sesama manusia. Melalui pengamalan ajaran 

agama secara konsisten, menjauhi perbuatan yang melanggar ketentuan, berperilaku etis, 

menjaga kelestarian lingkungan, serta menaati aturan yang berlaku, umat Islam dapat berperan 

aktif dalam upaya pencegahan serta meminimalkan dampak negatif dari bencana.28 

Beberapa contoh bencana dalam sejarah islam (azab umat terdahulu) sebagai akibat dari 

dosa yang berkesinambungan dan tanpa adanya taubat kolektif diantaranya banjir besar untuk 

kaum Nabi Nuh, angin topan untuk kaum Nabi Hud, hujan batu untuk kaum Nabi Luth dan 

gempa bumi untuk kaum Nabi Syu’aib. Secara keseluruhan, sintesis tersebut menunjukkan 

bahwa bencana dalam perspektif Islam tidak dapat dipahami secara reduktif sebagai azab 

semata, melainkan sebagai fenomena kompleks yang mengandung pesan pendidikan, 

peringatan moral, dan peluang transformasi spiritual dan sosial. 

 

KESIMPULAN     

Berdasarkan hasil kajian tersebut, dapat disimpulkan bahwa perspektif Islam terhadap 

bencana menempatkan musibah sebagai fenomena yang sarat makna teologis dan edukatif. 

Bencana dipahami sebagai akibat dari perbuatan manusia, baik secara individual maupun 

kolektif, sekaligus sebagai ujian dan peringatan agar manusia kembali kepada nilai-nilai tauhid, 

keadilan, dan tanggung jawab kekhalifahan. 

Al-Qur’an dan Hadits menunjukkan bahwa respons ideal terhadap bencana mencakup 

taubat, muhasabah, sabar, serta perbaikan perilaku dan sistem sosial. Oleh karena itu, 

penanggulangan bencana dalam Islam tidak hanya menitikberatkan pada aspek teknis dan 

struktural, tetapi juga pada pembinaan moral, spiritual, dan sosial masyarakat. 

Implikasi penting dari kajian tersebut bagi Pendidikan Agama Islam adalah perlunya 

integrasi konsep kebencanaan berbasis nilai-nilai Islam dalam kurikulum dan praktik 

pendidikan. Peserta didik perlu dibekali kesadaran bahwa mitigasi bencana merupakan bagian 

dari ibadah dan tanggung jawab keimanan, yang mencakup kepedulian terhadap lingkungan, 

keadilan sosial, dan penguatan karakter Islami. 

Dengan demikian, kajian tentang bencana menegaskan bahwa Islam menawarkan 

paradigma kebencanaan yang holistik, transformatif, dan relevan dengan tantangan 

kontemporer, serta dapat menjadi rujukan normatif dan pedagogis dalam pengembangan 

kebijakan dan pendidikan kebencanaan berbasis nilai-nilai keislaman. 

Dalam perspektif Islam, bencana adalah ujian dari Allah SWT untuk menguji 

keimanan, penghapus dosa, dan teguran agar kembali ke jalan yang benar, seringkali 

merupakan akibat dari perbuatan manusia sendiri (kerusakan alam, ketidakadilan) sebagai 

bentuk sunnatullah (hukum alam), dan dihadapi dengan sabar, tawakal, serta introspeksi diri 

untuk memohon pertolongan Allah.  

 

 
28Muhtadin Ahmadsyah dan Emri Agus, Bentuk Bencana Perspektif Hadits, Journal Education And 

Islamic Studies, Vol. 2 , No. 1, 2024, h. 28. 



TOFEDU: The Future of Education Journal          Vol 5, No. 1, Tahun 2026 

 

 

829  
 

 

This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License. 

 

E-ISSN 2961-7553  
P-ISSN 2963-8135 

DAFTAR PUSTAKA 

Al-Bukhārī, Muḥammad ibn Ismā‘īl. (1422 H). Ṣaḥīḥ al-Bukhārī. Beirut: Dār Ṭawq an-Najāh. 

Al-Qaraḍāwī, Yūsuf. (1993). Al-Īmān wa al-Ḥayāh. Kairo: Maktabah Wahbah. 

Al-Qurṭubī, Muḥammad ibn Aḥmad. (2006) Al-Jāmi‘ li Aḥkām al-Qur’ān. Beirut: Mu’assasah 

ar-Risālah. 

Ath-Ṭabarī, Muḥammad ibn Jarīr. (1405 H). Jāmi‘ al-Bayān ‘an Ta’wīl Āy al-Qur’ān. Beirut: 

Dār al-Fikr. 

At-Tirmiżī, Muḥammad ibn ‘Īsā. (1998). Sunan at-Tirmiżī. Beirut: Dār al-Gharb al-Islāmī. 

Az-Zuhaili, Wahbah (2016). Tafsir Al-Munir: Aqidah, Syari‟ah & Manhaj Jilid 11. Depok: 

GEMA INSANI. 

Ibnu Kathīr, Ismā‘īl ibn ‘Umar. (1420 H) Tafsīr al-Qur’ān al-‘Aẓīm. Riyadh: Dār Ṭayyibah. 

Kaltsum, Lilik Ummi. (2018). Cobaan Hidup dalam Al-Qur’an (Studi Ayat-Ayat Fitnah 

dengan Aplikasi Metode Tafsir Tematik). Ilmu Ushuluddin, 5(2), 107-

138. https://doi.org/10.15408/iu.v5i2.12778 

Kementerian Agama Republik Indonesia. (2019). Al-Qur’an dan Tafsirnya. Edisi 

Penyempurnaan. Jakarta: Lajnah Pentashihan Mushaf Al-Qur’an. 

Masruri, U. N. (2016). Pelestarian Lingkungan dalam Perspektif Sunnah. At-Taqaddum, 6(2), 

411–428. https://doi.org/10.21580/at.v6i2.718   

Muslim ibn al-Ḥajjāj. Ṣaḥīḥ Muslim. Beirut: Dār Iḥyā’ at-Turāth al-‘Arabī. 

Nakoe, Moh. Rivai dan Nur Ayini S. Lalu. (2022). Manajemen Bencana. Tulungagung: UD 

Duta Sablon. 

Nasution, Harun. (2010). Teologi Islam: Aliran-Aliran Sejarah Analisa Perbandingan. Jakarta: 

UI Press. 

Puspito, Heri dan Islamiyatur Rohmah. (2024). Bencana dalam Perspektif Sains dan Islam. 

Sleman: Penerbit Deepublish. 

Shihab, M. Quraish. (2013). Wawasan Al-Qur’an. Bandung: Mizan. 

Thaib, Zamakhsyari bin Hasballah. (2021). Bencana dalam Perspektif Al-Qur’an, Prosiding 

Mitigasi Bencana, Universitas Dharmawangsa, Vol. 1. 15-26. 

https://doi.org/10.46576/prosundhar.v1i0.3 


