TOFEDU: The Future of Education Journal

Volume 5 Number 1 (2026) Page: 817-829
E-ISSN 2961-7553 P-ISSN 2963-8135
https://journal.tofedu.or.id/index.php/journal/index

The Concept of Disaster in Islamic Perspective: An Analysis of QS. Ar-
Rum: 41, QS. Asy-Syura: 30, QS. Al-Anfal: 25, QS. Taubah: 126, and
Authentic Hadiths

Mubharrir Na’iem!, Muhammad Zaid?, Nur Aisyah Ustar3, Rahmaniah*, Amaluddin®
Universitas Muhammadiyah Parepare, muharrir7 1 @gmail.com
Universitas Muhammadiyah Parepare, muhsaidarrasyid@gmail.com

Universitas Muhammadiyah Parepare, nuraisyahustarl13@gmail.com
Universitas Muhammadiyah Parepare, 01rahmanial2@gmail.com

Universitas Muhammadiyah Parepare, amaluddin1965@gmail.com

ABSTRACT

Disasters are recurring phenomena in human life and have multidimensional impacts, including
physical, social, and spiritual effects. This article aims to examine the concept of disaster from
an Islamic perspective based on the Qur'an and authentic Hadiths, as well as to explore the
theological and educational meanings contained therein. This research uses a qualitative
approach with a library research method, through analysis of verses from the Qur'an,
specifically QS. Ar-Rum: 41, QS. Asy-Syiira: 30, QS. Al-Anfal: 25, and QS. At-Taubah: 126,
as well as authentic Hadiths related to calamities, repentance, and patience. The results of the
study show that Islam views disasters as the result of human actions, a test of faith, a collective
warning, and a means of divine education to encourage repentance and self-improvement.
Disasters are not merely understood as punishment, but also as a form of mercy and an
opportunity for moral and social transformation. The implications of this study emphasise the
importance of integrating Islamic values into disaster education and strengthening Islamic
character in order to build awareness of human responsibility as caliphs on earth.

Keywords: disaster; Islamic perspective: Al-Qur'an, Hadith, Islamic Religious
Education.

PENDAHULUAN

Bencana merupakan fenomena yang tidak terpisahkan dari kehidupan manusia. Dalam
beberapa dekade terakhir, intensitas dan dampak bencana alam seperti gempa bumi, banjir,
tanah longsor, tsunami, dan letusan gunung berapi cenderung meningkat, baik dalam skala
lokal maupun global. Peristiwa-peristiwa tersebut tidak hanya menimbulkan kerusakan fisik
dan kerugian material, tetapi juga meninggalkan dampak psikologis, sosial, dan spiritual yang
mendalam bagi masyarakat terdampak.

817

This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License. P-ISSN 2963-8135



https://journal.tofedu.or.id/index.php/journal/index
mailto:muharrir71@gmail.com
mailto:muhsaidarrasyid@gmail.com
mailto:nuraisyahustar113@gmail.com
mailto:01rahmania12@gmail.com
mailto:amaluddin1965@gmail.com

TOFEDU: The Future of Education Journal Vol 5, No. 1, Tahun 2026

Dalam perspektif ilmiah modern, bencana umumnya dipahami sebagai hasil dari proses
alam yang dipengaruhi oleh faktor geologis, klimatologis, dan ekologis. Bencana menurut
Undang-Undang Nomor 24 Tahun 2007 dapat dipahami sebagai suatu kejadian atau
serangkaian kejadian yang berpotensi menimbulkan ancaman serta gangguan terhadap
keberlangsungan kehidupan masyarakat, baik yang bersumber dari faktor alam, non alam,
maupun aktivitas manusia, sehingga berdampak pada terjadinya korban jiwa, kerusakan
lingkungan, kerugian materiil, serta munculnya dampak psikologis.! Dalam definisi tersebut
sering kali menempatkan bencana semata-mata sebagai peristiwa alamiah tanpa
mempertimbangkan dimensi moral dan spiritual manusia. Padahal, dalam tradisi keilmuan
Islam, bencana dipahami secara lebih komprehensif sebagai bagian dari sunnatullah yang
memiliki tujuan dan hikmah tertentu bagi kehidupan manusia.

Al-Qur’an dan Sunnah memberikan penjelasan bahwa bencana tidak hanya berkaitan
dengan takdir Allah SWT, tetapi juga memiliki hubungan erat dengan perilaku manusia. Al-
Qur’an menegaskan bahwa kerusakan di bumi muncul akibat perbuatan manusia sendiri,
sebagaimana dinyatakan dalam QS. Ar-Rim ayat 41. Ayat tersebut menunjukkan adanya
korelasi antara penyimpangan moral, eksploitasi alam, dan munculnya berbagai bentuk
kerusakan yang berujung pada bencana. Dengan demikian, bencana dalam Islam tidak dapat
dilepaskan dari tanggung jawab manusia sebagai khalifah di muka bumi.?

Selain itu, Al-Qur’an juga menjelaskan bahwa musibah yang menimpa manusia
merupakan bentuk ujian dan peringatan agar manusia kembali kepada jalan yang benar. QS.
Asy-Syiira ayat 30 menegaskan bahwa musibah terjadi akibat perbuatan manusia, namun Allah
SWT dengan kasih sayang-Nya mengampuni sebagian besar kesalahan tersebut. Hal tersebut
menunjukkan bahwa bencana bukan semata-mata hukuman, melainkan sarana introspeksi dan
perbaikan diri. Perspektif tersebut sejalan dengan ajaran Rasulullah SAW dalam berbagai
hadits magbulah yang menempatkan musibah sebagai penghapus dosa dan peningkatan derajat
keimanan bagi orang-orang yang bersabar.

Fenomena bencana juga memiliki dimensi sosial yang bersifat kolektif. Al-Qur’an
melalui QS. Al-Anfal ayat 25 mengingatkan bahwa bencana dapat menimpa seluruh
masyarakat, tidak hanya orang-orang yang berbuat zalim, ketika kemungkaran dibiarkan tanpa
upaya perbaikan. Ayat ini menegaskan pentingnya tanggung jawab sosial, amar ma‘ruf nahi
munkar, serta peran aktif seluruh elemen masyarakat dalam menjaga tatanan moral dan sosial.
Dalam konteks ini, bencana menjadi cermin atas kondisi moral suatu masyarakat.

Meskipun demikian, dalam realitas kehidupan umat Islam kontemporer, pemahaman
terhadap bencana sering kali terjebak pada dua kutub ekstrem. Di satu sisi, sebagian masyarakat
memandang bencana secara fatalistik sebagai takdir semata tanpa upaya ikhtiar dan mitigasi.
Di sisi lain, ada pula kecenderungan memahami bencana secara sekuler dengan mengabaikan
dimensi teologis dan spiritual. Kondisi ini menunjukkan adanya kesenjangan pemahaman yang
perlu dijembatani melalui kajian ilmiah berbasis sumber-sumber otoritatif [slam.

Berdasarkan uraian tersebut, kajian tentang bencana dalam perspektif Islam menjadi
penting dan relevan, khususnya dalam konteks pendidikan agama Islam. Pemahaman yang
komprehensif diharapkan dapat membentuk sikap keagamaan yang seimbang antara iman,
kesabaran, tanggung jawab sosial, serta ikhtiar ilmiah dalam menghadapi bencana. Oleh karena
itu, artikel ini bertujuan untuk mengkaji konsep bencana dalam perspektif Islam berdasarkan
Al-Qur’an dan hadits magbulah, serta menguraikan implikasi teologis dan sosialnya bagi
kehidupan umat Islam.

"Moh. Rivai Nakoe dan Nur Ayini S. Lalu, Manajemen Bencana, (Tulungagung: UD Duta Sablon, 2022),
h. 2.

2Ulin Niam Masruri, Pelestarian Lingkungan dalam Perspektif Sunnah, Jurnal at-Tagaddum, Vol. 6, No.
2,2014, h. 416.

818

This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License. P-ISSN 2963-8135




TOFEDU: The Future of Education Journal Vol 5, No. 1, Tahun 2026

METODE PENELITIAN

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan jenis studi kepustakaan
(library research). Pendekatan ini dipilih karena kajian berfokus pada penelaahan teks-teks
normatif Islam berupa Al-Qur’an dan hadits, serta pemikiran para ulama tafsir terkait konsep
bencana dalam perspektif Islam. Studi kepustakaan memungkinkan peneliti untuk menggali,
menganalisis, dan mensintesis berbagai sumber literatur yang relevan secara mendalam dan
sistematis.
Jenis dan Pendekatan Penelitian

Jenis penelitian ini adalah penelitian kualitatif deskriptif. Penelitian kualitatif bertujuan
untuk memahami makna, konsep, dan nilai yang terkandung dalam teks-teks keagamaan,
bukan untuk menguji hipotesis atau mengukur variabel secara kuantitatif. Pendekatan
deskriptif digunakan untuk menggambarkan secara komprehensif konsep bencana
sebagaimana dipahami dalam perspektif Al-Qur’an dan Sunnah, serta penafsiran para ulama
terhadap dalil-dalil tersebut.
Sumber Data Penelitian

Sumber data dalam penelitian ini dibedakan menjadi dua kategori, yaitu sumber data
primer dan sumber data sekunder.
1. Sumber Data Primer

Sumber data primer meliputi:

a. Al-Qur’an al-Karim, khususnya ayat-ayat yang berkaitan langsung dengan konsep
bencana, musibah, dan kerusakan di bumi, antara lain QS. Ar-Rim ayat 41, QS. Asy-
Sytura ayat 30, QS. At-Taubah ayat 126, dan QS. Al-Anfal ayat 25.

b. Hadits magbulah (shahih dan hasan) yang membahas tentang musibah, ujian,
kesabaran, dan penghapusan dosa, sebagaimana diriwayatkan dalam kitab Shahih al-
Bukhari, Shahih Muslim, dan kitab hadits muktabar lainnya.

2. Sumber Data Sekunder

Sumber data sekunder terdiri atas:

a. Kitab tafsir klasik, seperti Tafsir al-Qur’an al-‘Azhim karya Ibnu Katsir, Al-Jami‘ li
Ahkam al-Qur’an karya Al-Qurthubi, dan Jami ‘ al-Bayan karya Ath-Thabari.

b. Buku dan artikel ilmiah yang membahas teologi bencana, etika lingkungan dalam
Islam, serta kajian keislaman kontemporer yang relevan dengan tema penelitian.

Teknik Pengumpulan Data
Pengumpulan data dilakukan melalui teknik dokumentasi, yaitu dengan menghimpun
dan menelaah dokumen tertulis berupa ayat-ayat Al-Qur’an, hadits maqgbulah, serta literatur
tafsir dan kajian ilmiah yang relevan. Setiap sumber dianalisis secara cermat untuk memperoleh
pemahaman yang utuh mengenai konsep bencana dalam Islam.
Teknik Analisis Data
Analisis data dilakukan melalui beberapa tahap berikut:
1. Identifikasi Dalil
Mengidentifikasi ayat-ayat Al-Qur’an dan hadits magbulah yang secara eksplisit maupun
implisit membahas tentang bencana dan musibah.
2. Analisis Tafsir
Mengkaji penafsiran para ulama terhadap ayat-ayat yang telah diidentifikasi untuk
memahami konteks, makna, dan pesan teologis yang terkandung di dalamnya.
3. Sintesis Konseptual
Mensintesiskan hasil analisis dalil dan tafsir untuk merumuskan konsep bencana dalam
perspektif Islam yang utuh dan sistematis.
4. Penarikan Kesimpulan

819

This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License. P-ISSN 2963-8135




TOFEDU: The Future of Education Journal Vol 5, No. 1, Tahun 2026

Menyimpulkan temuan penelitian berdasarkan hasil analisis dan sintesis yang telah
dilakukan.

HASIL DAN PEMBAHASAN
1. Bencana sebagai Dampak Perbuatan Manusia (Analisis QS. Ar-Rum/30:41)
Allah SWT berfirman dalam QS. Ar-Rtm/30: 41. o o
£) 3 0n pelal 13lee (o3 (i AgA ) (ol SR8 Ly Haall 5 ol 3 Sl e
Terjemahnya:

Telah tampak kerusakan di darat dan di laut disebabkan perbuatan tangan manusia.

(Melalui hal itu) Allah membuat mereka merasakan sebagian dari (akibat) perbuatan

mereka agar mereka kembali (ke jalan yang benar).

Ayat tersebut merupakan salah satu dasar utama dalam Al-Qur’an yang menjelaskan
hubungan antara perbuatan manusia dan terjadinya kerusakan di muka bumi. Kata al-fasad
dalam Al-Qur’an dihubungkan dengan semua perbuatan manusia yang bertentangan dengan
kebaikan, baik itu berupa kesombongan, pembangkangan terhadap perintah Allah, perbuatan
semena-mena, perpecahan dan pertumpahan darah.’ Kerusakan tersebut tampak (zahara)
secara nyata di darat dan di laut, menandakan bahwa dampaknya bersifat global dan menyentuh
seluruh aspek kehidupan manusia.

Berdasarkan ayat tersebut bahwa secara linguistik, kata al-fasad berarti keluarnya
sesuatu dari kondisi seimbang atau baik menuju kondisi rusak dan merugikan. Dalam konteks
QS. Ar-Rim: 41, kerusakan tersebut dikaitkan langsung dengan frasa bima kasabat aydi an-
nas (disebabkan oleh apa yang diperbuat tangan manusia).* Hal tersebut menunjukkan adanya
kausalitas moral, yakni bahwa tindakan manusia baik dalam bentuk kemaksiatan, ketidakadilan
sosial, maupun eksploitasi alam memiliki konsekuensi nyata terhadap tatanan kehidupan dan
lingkungan.”

Tujuan dari ditampakkannya sebagian akibat perbuatan manusia tersebut dijelaskan
dalam lanjutan ayat, yaitu /a ‘allahum yarji ‘un (agar mereka kembali). Dengan demikian,
bencana dan kerusakan bukanlah tujuan akhir, melainkan sarana peringatan agar manusia
kembali kepada jalan yang benar.

Menurut tafsir Kementerian Agama RI, Allah SWT menjelaskan bahwa al-fasad
(kerusakan) yang tampak di darat dan di laut adalah akibat perbuatan manusia yang menjauh
dari tuntunan syariat agama, yang dikendalikan oleh hawa nafsu dan jauh dari kesesuaian fitrah
(naluri baik) manusia. 4/-fasad mencakup berbagai bentuk pelanggaran terhadap hukum Allah,
termasuk perilaku amoral, penindasan sosial, dan perusakan lingkungan. Tujuan ditampakkan
akibat tersebut adalah agar manusia merasakan sebagian akibat perbuatan mereka dan mereka
menyadari kesalahan dan kembali ke jalan yang benar melalui perbaikan perilaku dan iman.®

Tafsir Kemenag menekankan bahwa ayat ini perlu dibaca sebagai peringatan moral:
ketika manusia melakukan tindakan yang merusak baik terhadap dirinya sendiri, masyarakat,
maupun lingkungan maka itu akan berujung pada kerusakan kolektif yang nyata di dunia,
bukan sekadar di akhirat.

Secara singkat, Tafsir Kemenag RI memposisikan ayat ini sebagai:

a. Peringatan terhadap perilaku manusia yang menyimpang dari fitrah dan syariat
b. Kaitan langsung antara ulah manusia dan kerusakan ekologis/sosial

3Heri Puspito dan Islamiyatur Rohmah, Bencana dalam Perspektif Sains dan Islam, (Sleman: Penerbit
Deepublish, 2024), h. 21.

“M. Quraish Shihab, Wawasan Al-Qur’an (Bandung: Mizan, 2013), h. 354-357.

SHarun Nasution, Teologi Islam: Aliran-Aliran Sejarah Analisa Perbandingan (Jakarta: UI Press, 2010),
h. 45-48.

®Kementerian Agama Republik Indonesia, Al-Qur’an dan Tafsirnya, Jilid 7 (Jakarta: Lajnah Pentashihan
Mushaf Al-Qur’an, 2019), h. 475-477.

820

This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License. P-ISSN 2963-8135




TOFEDU: The Future of Education Journal Vol 5, No. 1, Tahun 2026

c. Ajakan kembali ke jalan Allah melalui introspeksi dan perbaikan moral

Hal tersebut menguatkan perspektif Islam bahwa bencana bukan fenomena acak,
melainkan berkaitan dengan etika manusia terhadap ciptaan Allah SWT.

Selain itu, dalam kajian tafsir klasik bahwa ayat ini menegaskan adanya keterkaitan
langsung antara perbuatan manusia dan terjadinya kerusakan di muka bumi. Kata al-fasad
secara bahasa berarti keluarnya sesuatu dari keadaan seimbang menuju kondisi rusak dan
membahayakan.” Dalam konteks ayat tersebut, kerusakan tersebut mencakup dimensi moral,
sosial, dan ekologis.

Ibnu Katsir dalam Tafsir al-Qur’an al- ‘Azhim menjelaskan bahwa kerusakan di darat
dan laut mencakup berbagai bentuk kemerosotan kehidupan, seperti berkurangnya keberkahan
hasil bumi, merebaknya kezaliman, serta munculnya musibah dan bencana sebagai akibat dari
maksiat manusia. Menurutnya, semakin banyak kemaksiatan dilakukan, maka semakin besar
pula kerusakan yang ditampakkan oleh Allah sebagai peringatan.®

Al-Qurthubi dalam A/-Jami‘ li Ahkam al-Qur’an menegaskan bahwa ayat ini
mengandung peringatan keras tentang tanggung jawab manusia sebagai khalifah di bumi.
Kerusakan alam, menurut Al-Qurthubi, tidak hanya disebabkan oleh faktor alamiah, tetapi juga
oleh perilaku manusia yang melampaui batas dalam mengelola sumber daya. Oleh karena itu,
bencana dapat dipahami sebagai akibat langsung dari pengabaian nilai-nilai keadilan dan
amanah.’

Ath-Thabari dalam Jami‘ al-Bayan menafsirkan ayat ini sebagai penjelasan bahwa
Allah menampakkan sebagian dampak perbuatan manusia agar mereka merasakan akibatnya
di dunia sebelum datang azab yang lebih besar di akhirat. Hal tersebut menunjukkan adanya
dimensi kasih sayang Allah, karena peringatan diberikan terlebih dahulu agar manusia bertobat
dan memperbaiki diri.'°

Implikasi QS. Ar-Rim: 41 mengandung prinsip kausalitas moral dalam Islam, yaitu
bahwa tindakan manusia memiliki konsekuensi langsung terhadap tatanan kehidupan dan
lingkungan. Bencana dalam perspektif ayat tersebut tidak berdiri sebagai fenomena alam yang
netral, melainkan berkaitan erat dengan perilaku manusia yang mengabaikan nilai-nilai ilahiah
dan etika sosial.

Dalam konteks kontemporer, ayat ini sangat relevan dengan berbagai bencana ekologis
yang terjadi akibat eksploitasi alam secara berlebihan, seperti banjir akibat deforestasi, tanah
longsor akibat alih fungsi lahan, serta pencemaran laut yang merusak ekosistem. Fenomena
tersebut memperkuat pandangan Al-Qur’an bahwa kerusakan lingkungan merupakan
konsekuensi dari kegagalan manusia menjalankan amanah sebagai khalifah di bumi.

Lebih lanjut, frasa li-yudhigahum ba ‘da alladzi ‘amilii menunjukkan bahwa bencana
yang terjadi di dunia hanyalah sebagian kecil dari akibat perbuatan manusia. Tujuan utamanya
bukanlah penghancuran, melainkan tadzkirah (peringatan) agar manusia yarji ‘in (kembali)
kepada jalan Allah. Dengan demikian, bencana dalam perspektif Islam memiliki fungsi
edukatif dan korektif, bukan semata-mata represif.

Ayat tersebut juga menolak sikap fatalistik dalam memahami bencana. Islam tidak
mengajarkan kepasrahan tanpa ikhtiar, tetapi menuntut manusia untuk melakukan refleksi
moral, perbaikan perilaku, serta upaya preventif melalui pengelolaan lingkungan yang
berkeadilan dan berkelanjutan. Oleh karena itu, QS. Ar-Riim: 41 menjadi landasan teologis

"Wahbah Az-Zuhaili, Tafsir Al-Munir: Aqidah, Syari"ah & Manhaj Jilid 11 (Depok: GEMA INSANI,
2016), h. 119.

8Ibnu Katsir, Tafsir al-Qur’an al- ‘Azim, Juz 6 (Beirut: Dar al-Fikr, t.t.), h. 315

°Al-Qurthubi, Al-Jami‘ li Ahkam al-Qur’an, Juz 14 (Beirut: Dar al-Kutub al-‘Iimiyyah, 2003), h. 40-41.

0Ath-Thabari, Jami  al-Bayan ‘an Ta'wil Ay al-Qur’an, Juz 21 (Beirut: Mu’assasah ar-Risalah, 2000),
h. 10-12.

821

This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License. P-ISSN 2963-8135




TOFEDU: The Future of Education Journal Vol 5, No. 1, Tahun 2026

penting bagi pengembangan etika lingkungan dan pendidikan kebencanaan berbasis nilai-nilai
Islam.

2. Bencana sebagai Konsekuensi Dosa dan Kesalahan Manusia (Analisis QS. Asy-
Sytura/42: 30)

Allah SWT berfirman dalam QS. Asy-Syiira/42:30.

Vo 558 Ge 150 R s Lad Ahad B plal
Terjemahnya:

Dan Musibah apa pun yang menimpa kamu adalah karena perbuatan tanganmu sendiri

dan (Allah) memaafkan banyak (kesalahanmu).

Ayat tersebut mengandung ajakan agar manusia selalu melakukan muhasabah
(intropeksi diri) dan evaluasi diri, sehingga tidak terbiasa menyalahkan Allah atas berbagai
peristiwa, karena pada hakikatnya segala ketetapan Allah mengandung kebaikan, sedangkan
banyak persoalan dalam kehidupan justru bersumber dari tindakan manusia yang bertentangan
dengan sunnatullah.!!

Kata 4awa4 (musibah) berasal dari akar kata asdba yang berarti “mengenai dengan
tepat” atau “menimpa”. Secara terminologis, musibah mencakup segala bentuk penderitaan,
cobaan, dan bencana, baik yang bersifat fisik, sosial, ekonomi, maupun psikologis.

Frasa a&s) &l Wé (fubima kasabat aydikum) menunjukkan hubungan sebab-akibat
yang tegas antara perbuatan manusia dan musibah yang terjadi. Penggunaan kata aydikum
(tangan-tanganmu) merupakan majaz (metafora) yang menunjuk pada seluruh tindakan dan
pilihan moral manusia. Adapun frasa &8 (& 9839 (wa ya fii ‘an kathir) menegaskan bahwa
Allah SWT tidak membalas seluruh dosa manusia dengan musibah. Sebagian besar kesalahan
justru diampuni, sehingga musibah yang terjadi hanyalah sebagian kecil dari konsekuensi dosa
yang sebenarnya layak diterima manusia. Dengan demikian, struktur ayat ini memadukan
antara keadilan ilahi (a/- ‘adl) dan rahmat ilahi (ar-rahmah) secara seimbang.

Dalam Tafsir Al-Qur’an Kementerian Agama Republik Indonesia (edisi
penyempurnaan terbaru), QS. Asy-Syiira: 30 dijelaskan sebagai ayat yang menegaskan adanya
hubungan moral antara perilaku manusia dan peristiwa kehidupan. Musibah dipahami sebagai
akibat dari pelanggaran terhadap hukum-hukum Allah, baik yang berkaitan dengan hubungan
manusia dengan Tuhan, sesama manusia, maupun dengan alam. Tafsir Kemenag menekankan
bahwa ayat tersebut tidak dimaksudkan untuk meniadakan unsur takdir, melainkan untuk
menumbuhkan kesadaran etis dan tanggung jawab sosial. Musibah berfungsi sebagai
peringatan agar manusia tidak terus-menerus berada dalam kelalaian dan kesalahan. Pada saat
yang sama, frasa wa ya fii ‘an kathir menunjukkan bahwa Allah memberikan ruang luas bagi
taubat dan perbaikan diri.'> Dengan demikian, menurut Tafsir Kemenag, ayat tersebut
mengajarkan sikap seimbang antara ikhtiar, introspeksi, dan tawakal, serta menolak sikap
fatalistik dalam menghadapi bencana.

Dalam kajian tafsir klasik bahwa ayat tersebut menegaskan prinsip
pertanggungjawaban moral manusia atas berbagai musibah yang menimpanya. Kata musibah
dalam ayat ini mencakup segala bentuk kesulitan, penderitaan, dan bencana yang dialami
manusia, baik secara individual maupun kolektif.

Ibnu Katsir menjelaskan bahwa musibah yang menimpa manusia pada hakikatnya
adalah akibat dosa dan pelanggaran yang dilakukan, baik disadari maupun tidak. Namun
demikian, Allah SWT tidak menimpakan seluruh akibat dosa tersebut, karena Dia Maha

1Zamakhsyari bin Hasballah Thaib, Bencana dalam Perspektif Al-Qur’an, Prosiding Mitigasi Bencana,
Universitas Dharmawangsa, November 2021, h. 21.

2Kementerian Agama Republik Indonesia, AI-Qur’an dan Tafsirnya, Jilid 8 (Jakarta: Lajnah
Pentashihan Mushaf Al-Qur’an, 2019), h. 182—-184.

822

This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License. P-ISSN 2963-8135




TOFEDU: The Future of Education Journal Vol 5, No. 1, Tahun 2026

Pengampun. Banyak dosa yang tidak langsung dibalas dengan musibah, sebagai bentuk rahmat
dan kelembutan Allah kepada hamba-Nya.!?

Ath-Thabari menegaskan bahwa frasa fabima kasabat aydikum menunjukkan hubungan
sebab-akibat yang jelas antara perbuatan manusia dan peristiwa yang dialaminya. Menurutnya,
musibah adalah bentuk keadilan Allah, sementara pengampunan terhadap sebagian besar dosa
menunjukkan kasih sayang-Nya.!*

Al-Qurthubi memaknai ayat ini sebagai dasar penting dalam akidah Ahlus Sunnah
bahwa musibah bukan semata-mata takdir tanpa makna, melainkan mengandung hikmah
pendidikan (ta’dib ilahi). Ia juga menekankan bahwa ayat ini mendorong manusia untuk
melakukan muhasabah (introspeksi diri) ketika menghadapi musibah, bukan menyalahkan
takdir atau keadaan.'®

Implikasi QS. Asy-Sytra: 30 memperkuat konsep bahwa bencana dan musibah
memiliki dimensi etis dan spiritual, bukan sekadar fenomena alam atau sosial yang berdiri
sendiri. Ayat tersebut menegaskan bahwa dosa dan kesalahan manusia baik dalam bentuk
pelanggaran moral, ketidakadilan sosial, maupun perusakan lingkungan, berkontribusi
terhadap terjadinya musibah.

Dalam perspektif pendidikan Islam, ayat tersebut sangat relevan sebagai landasan
pendidikan kesadaran moral dan spiritual. Musibah diposisikan sebagai sarana evaluasi diri,
bukan sebagai bentuk hukuman absolut. Hal ini tercermin dari frasa wa ya fii ‘an kathir, yang
menunjukkan bahwa Allah SWT mengampuni sebagian besar kesalahan manusia, sehingga
musibah yang terjadi hanyalah sebagian kecil dari akibat dosa tersebut.

Secara sosial, ayat ini juga menolak pandangan yang sepenuhnya menyalahkan faktor
eksternal dalam setiap krisis. Ketika masyarakat dilanda bencana sosial seperti konflik,
kemiskinan struktural, atau degradasi moral, QS. Asy-Sytra: 30 mengajak untuk menelaah
kembeali sistem nilai, kepemimpinan, dan perilaku kolektif yang telah menyimpang dari prinsip
keadilan dan amanah. Dengan demikian, ayat tersebut memberikan fondasi teologis yang kuat
bagi pendekatan preventif dan korektif dalam penanggulangan bencana. Pencegahan tidak
hanya dilakukan melalui teknologi dan kebijakan, tetapi juga melalui perbaikan akhlak,
penguatan iman, dan internalisasi nilai-nilai Islam dalam kehidupan pribadi maupun sosial.

3. Bencana Kolektif dan Kelalaian Sosial (Analisis QS. Al-Anfal/8: 25)
Allah SWT berfirman dalam QS. Al-Anfal/8: 25. ) N )
"o i) S 51 e A i s G (it VA8 15815
Terjemahnya:

Dan peliharalah dirimu dari siksaan yang tidak khusus menimpa orang-orang zalim saja

di antara kamu. Ketahuilah bahwa Allah sangat keras siksaan-Nya.

Kata 48 (fitnah) dalam ayat tersebut tidak bermakna sekadar tuduhan atau cobaan
ringan, melainkan mencakup makna ujian besar, bencana, kekacauan sosial, dan azab
kolektif.'® Dalam konteks kebencanaan, fitnah dapat dipahami sebagai krisis sosial dan
bencana yang berdampak luas. )

Frasa 4ald alia ) galls Gl Gasa ¥ menegaskan bahwa fitnah atau bencana tersebut tidak
hanya menimpa orang-orang zalim secara individual, tetapi juga meluas kepada masyarakat
yang membiarkan kezaliman terjadi tanpa upaya pencegahan. Struktur kalimat ini
menunjukkan sifat kolektif dari dampak bencana.

BIbnu Katsir, Tafsir al-Qur’an al- ‘Azim, Juz 7 (Beirut: Dar al-Fikr, t.t.), h. 206

4Ath-Thabari, Jami ‘ al-Bayan ‘an Ta’wil Ay al-Qur’an, Juz 22 (Beirut: Mu’assasah ar-Risalah, 2000),
h. 433-434.

S Al-Qurthubi, Al-Jami* li Ahkam al-Qur’an, Juz 16 (Beirut: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 2003), h. 35—
36.

Lilik Ummi Kaltsum, Cobaan Hidup Dalam Al-Qur’an (Studi Ayat-ayat Fitnah dengan Aplikasi
Metode Tafsir Tematik), /Imu Ushuluddin, Vol. 5, No. 2, 2018, h. 140.

823

This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License. P-ISSN 2963-8135




TOFEDU: The Future of Education Journal Vol 5, No. 1, Tahun 2026

Adapun perintah ) 58513 (wattaqii) mengandung makna preventif, yakni kewajiban
menjaga diri dan masyarakat dari sebab-sebab yang dapat mendatangkan bencana, baik melalui
ketaatan personal maupun kepedulian sosial.

Dalam Tafsir Al-Qur’an Kementerian Agama RI (edisi penyempurnaan terbaru), QS.
Al-Anfal: 25 dijelaskan sebagai peringatan tentang bahaya kelalaian sosial. Tafsir Kemenag
menegaskan bahwa bencana atau fitnah kolektif terjadi ketika masyarakat tidak lagi peduli
terhadap pelanggaran nilai-nilai keadilan, kebenaran, dan kemanusiaan.!” Selain itu, dalam
tafsir tersebut menekankan bahwa ayat tersebut mendorong umat untuk membangun kesalehan
sosial, bukan hanya kesalehan individual. Ketika kezaliman dibiarkan, korupsi merajalela, atau
ketidakadilan dianggap wajar, maka dampak negatifnya akan dirasakan oleh seluruh lapisan
masyarakat, termasuk mereka yang tidak terlibat langsung. Dengan demikian, menurut Tafsir
Kemenag, QS. Al-Anfal: 25 relevan dengan berbagai bencana sosial kontemporer, seperti
konflik horizontal, krisis kemanusiaan, dan bahkan bencana ekologis yang terjadi akibat
pembiaran sistemik terhadap kerusakan lingkungan.

Dalam kajian tafsir klasik, Ibnu Katsir menjelaskan bahwa ayat ini merupakan
peringatan keras agar umat Islam tidak membiarkan kemungkaran dan kezaliman berkembang
di tengah masyarakat. Jika kemaksiatan dilakukan secara terang-terangan dan tidak dicegah,
maka azab Allah dapat turun secara umum, menimpa pelaku kezaliman dan orang-orang saleh
yang bersikap pasif.'8

Ath-Thabari menafsirkan fitnah sebagai azab dan ujian yang bersifat menyeluruh akibat
pelanggaran kolektif terhadap perintah Allah. Menurutnya, ayat ini menegaskan pentingnya
amar ma‘ruf nahi munkar sebagai benteng utama pencegah bencana sosial.”

Al-Qurthubi menambahkan bahwa ayat ini menjadi dalil bahwa kerusakan sosial yang
dibiarkan akan berujung pada kehancuran bersama. Ia menekankan bahwa sikap diam terhadap
kemungkaran termasuk bentuk kelalaian sosial yang berkonsekuensi berat.?

Implikasi QS. Al-Anfal: 25 memperluas perspektif bencana dalam Islam dari dimensi
individual menuju dimensi kolektif dan struktural. Ayat tersebut menegaskan bahwa bencana
tidak selalu merupakan akibat dosa personal, melainkan juga akibat kegagalan sosial dalam
menjaga nilai keadilan dan mencegah kemungkaran. Dalam konteks kebencanaan modern, ayat
tersebut sangat relevan untuk menjelaskan fenomena seperti banjir akibat pembiaran alih fungsi
lahan, bencana industri akibat lemahnya pengawasan, serta krisis sosial akibat ketimpangan
dan ketidakadilan. Hal tersebut merupakan bentuk fitnah yang menimpa masyarakat secara
kolektif.

Dari sudut pandang pendidikan Islam, ayat tersebut menegaskan pentingnya pendidikan
kepedulian sosial dan tanggung jawab kolektif. Peserta didik tidak hanya dibentuk menjadi
individu saleh, tetapi juga agen perubahan sosial yang aktif dalam mencegah kezaliman dan
kerusakan. Dengan demikian, mitigasi bencana dalam Islam mencakup dimensi moral, sosial,
dan struktural secara terpadu.

4. Ujian Berulang dan Ketidakinsafan Manusia (Analisis QS. At-Taubah/9: 126)

Allah SWT berfirman dalam QS. At-Taubah/9:126. )

VYT G585 2 V5 O350 Y & (fiha 51555 ale 08 o8 (358 2401 4550 VS
Terjemahnya:

7Kementerian Agama Republik Indonesia, AI-Qur’an dan Tafsirnya, Jilid 8 (Jakarta: Lajnah
Pentashihan Mushaf Al-Qur’an, 2019), h. 247.

BIbnu Katsir, Tafsir al-Qur’an al- ‘Azim, Juz 4 (Beirut: Dar al-Fikr, t.t.), h. 45-46.

1Y Ath-Thabari, Jami ‘ al-Bayan ‘an Ta'wil Ay al-Qur’an, Juz 10 (Beirut: Mu’assasah ar-Risalah, 2000),
h. 32-33.

20A1-Qurthubi, Al-Jami‘ li Ahkam al-Qur’an, Juz 7 (Beirut: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 2003), h. 392—
393.

824

This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License. P-ISSN 2963-8135




TOFEDU: The Future of Education Journal Vol 5, No. 1, Tahun 2026

Tidakkah mereka (orang-orang munafik) memperhatikan bahwa mereka diuji sekali
atau dua kali setiap tahun, tetapi mereka tidak (juga) bertobat dan tidak (pula)
mengamb11 pelajaran?.

Kata &8 (yuftaniina) berasal dari akar kata fatana yang bermakna menguiji,
menyeleksi, atau membersihkan. Dalam konteks ayat ini, fitnah dipahami sebagai ujian berupa
kesulitan, krisis, dan musibah yang bertujuan mengungkap kualitas iman dan kesadaran moral
manusia. B

Frasa iy 3l 833 ale 38 3 menunjukkan bahwa ujian tersebut bersifat berulang dan
berkesinambungan, bukan peristiwa tunggal. Ullan yang berulang seharusnya menjadi sarana
refleksi dan perbaikan diri. Adapun frasa ¢85 a ¥3 G565 ¥ & menegaskan sikap negatif
manusia yang gagal merespons ujian dengan taubat dan introspeksi. Ketidakinsafan (ghaflah)
inilah yang menjadikan ujian berubah fungsi: dari sarana pendidikan ilahiah menjadi tanda
kebinasaan spiritual.

Dalam Tafsir Al-Qur’an Kementerian Agama RI (edisi penyempurnaan terbaru), QS.
At-Taubah: 126 dipahami sebagai kritik keras terhadap sikap manusia yang tidak mengambil
pelajaran dari ujian hidup yang berulang. Tafsir Kemenag menegaskan bahwa ujian dan
musibah bukan sekadar peristiwa alam atau sosial, melainkan peringatan ilahiah agar manusia
kembeali ke jalan yang benar. Dalam tafsir tersebut menyoroti bahwa kegagalan manusia untuk
bertobat dan melakukan evaluasi diri menyebabkan krisis yang terus berulang dalam berbagai
bentuk. Dalam konteks kekinian, ujian tahunan dapat berupa bencana alam berulang, krisis
ekonomi, atau konflik sosial yang terus terjadi karena akar masalah moral dan struktural tidak
pernah diselesaikan. Dengan demikian, Tafsir Kemenag memandang ayat ini sebagai landasan
penting bagi pembangunan kesadaran reflektif dan transformasi sosial, bukan sekadar sikap
pasrah terhadap musibah.

Dalam kajian tafsir klasik, Ibnu Katsir menjelaskan bahwa ayat ini ditujukan kepada
orang-orang munafik yang berulang kali diuji dengan berbagai kesulitan seperti kekalahan,
kelaparan, penyakit, dan ketakutan, namun tetap tidak bertobat. Menurutnya, ujian tersebut
merupakan bentuk peringatan dari Allah sebelum datang azab yang lebih berat.?!

Ath-Thabari menafsirkan fitnah dalam ayat tersebut sebagai cobaan berupa kesempitan
hidup dan peristiwa-peristiwa yang mengguncang jiwa. la menekankan bahwa pengulangan
ujian seharusnya mendorong kesadaran, namun karena hati yang tertutup, peringatan tersebut
tidak membuahkan perubahan.??

Al-Qurthubi menegaskan bahwa ayat ini menunjukkan bahayanya ketiadaan respons
moral terhadap musibah. Ujian yang tidak disertai taubat dan perbaikan diri justru memperkuat
kekerasan hati dan menjauhkan manusia dari rahmat Allah.?

Implikasi QS. At-Taubah: 126 menegaskan bahwa salah satu problem utama dalam
kebencanaan adalah ketidakmampuan manusia belajar dari ujian yang berulang. QS. At-
Taubah: 126 melengkapi pemahaman sebelumnya tentang bencana yang membahas tidak
hanya sebagai akibat dosa sebagaimana dalam QS. Asy-Syira: 30) atau kelalaian sosial yang
terdapat dalam QS. Al-Anfal: 25, tetapi juga sebagai ujian berkelanjutan yang menuntut
respons kesadaran dan taubat.

Dalam perspektif pendidikan Islam, ayat ini sangat relevan untuk menanamkan konsep
learning from disaster. Bencana tidak cukup direspons dengan bantuan darurat, tetapi harus
diikuti dengan perubahan perilaku, kebijakan, dan nilai. Ketika musibah terus berulang tanpa

Ubnu Katsir, Tafsir al-Qur’an al- ‘Azim, Juz 4 (Beirut: Dar al-Fikr, t.t.), h. 208-209

22Ath-Thabari, Jami ‘ al-Bayan ‘an Ta 'wil Ay al-Qur’an, Juz 11 (Beirut: Mu’assasah ar-Risalah, 2000),
h. 221-222

B Al-Qurthubi, Al-Jami‘ li Ahkam al-Qur’an, Juz 8 (Beirut: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 2003), h. 183—
184

825

This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License. P-ISSN 2963-8135




TOFEDU: The Future of Education Journal Vol 5, No. 1, Tahun 2026

adanya perbaikan moral dan struktural, maka hal tersebut menunjukkan kegagalan pendidikan
dan kepemimpinan. Dengan demikian, QS. At-Taubah: 126 memberikan landasan teologis
bahwa mitigasi bencana dalam Islam bersifat reflektif, korektif, dan transformatif, menuntut
perubahan pada level individu, sosial, dan institusional.
5. Musibah sebagai Sarana Taubat dan Pembentukan Sabar (Integrasi Hadits-Hadits
Magqbulah)
a. Musibah sebagai Penghapus Dosa

Rasulullah SAW bersabda: 3 ]

o 4 Y &l a8 3 sz Y ) V3058 V5 ‘gj:._\iajyjt._ﬁa}:”élﬂ\;?@;u
Sitad (e
Artinya:

Tidaklah seorang Muslim tertimpa kelelahan, penyakit, kegundahan, kesedihan,

gangguan, maupun kesusahan—bahkan tertusuk duri sekalipun—melainkan Allah akan

menghapus sebagian dosa-dosanya dengan sebab itu.” (HR. al-Bukhari dan Muslim)**

Berdasarkan hadits tersebut menegaskan bahwa musibah tidak semata-mata bermakna
hukuman, melainkan juga mekanisme penghapusan dosa (takfir adz-dzuniub). Cakupan
musibah dalam Hadits ini sangat luas, mulai dari penderitaan fisik hingga tekanan psikologis,
yang menunjukkan bahwa setiap kesulitan memiliki nilai spiritual jika dihadapi dengan iman.
Hadits ini melengkapi QS. Asy-Syiira: 30 dengan memberikan dimensi rahmat, bahwa musibah
yang menimpa seorang mukmin dapat menjadi sarana penyucian diri, bukan semata
konsekuensi dosa.

b. Musibah sebagai Ujian Keimanan
Rasulullah SAW bersabda: ) ) ) ) )
a oA Je JA5N B (a6 DR 2 it 3G e AL
Artinya:

Manusia yang paling berat ujiannya adalah para nabi, kemudian orang-orang yang

paling baik setelah mereka. Seseorang diuji sesuai dengan kadar agamanya.” (HR. at-

Tirmidzi, hasan shahih)*

Hadits tersebut menegaskan bahwa tingkat musibah tidak selalu berbanding lurus
dengan tingkat dosa, tetapi juga dengan kualitas iman. Dengan demikian, Islam menolak
generalisasi bahwa setiap musibah pasti merupakan hukuman. Musibah dapat menjadi alat
peningkatan derajat spiritual. Hadits tersebut berfungsi sebagai penyeimbang terhadap
pemahaman QS. Ar-Riim: 41 dan QS. Asy-Syiira: 30, agar bencana tidak dipahami secara
simplistik sebagai azab semata.

c. Musibah sebagai Peringatan untuk Taubat

Rasulullah SAW bersabda; ) . )

A & e o L 53 Ll ¢ Sl £ an o5 AL 53 LG ) )
Artinya:

Sesungguhnya Allah membentangkan tangan-Nya pada malam hari agar orang yang

berbuat dosa di siang hari bertobat, dan membentangkan tangan-Nya pada siang hari

agar orang yang berbuat dosa di malam hari bertobat. (HR. Muslim)?®

Hadits tersebut menegaskan bahwa taubat selalu terbuka, bahkan setelah manusia diuji
dengan berbagai musibah. Dalam konteks kebencanaan, Hadits ini memperkuat QS. At-

2*Muhammad ibn Isma‘1l al-Bukhari, Sahih al-Bukhart, Kitab al-Marda, Bab ma ja’a fi kaffarati al-mard,
no. 5641, Juz 7 (Beirut: Dar Tawq al-Najah, 1422 H), h. 128.

2 Abii ‘Isa Muhammad ibn ‘Isa at-Tirmidzi, Sunan at-Tirmidzi, Kitab az-Zuhd, Bab ma ja’a fi al-sabr
‘ala al-bala’, no. 2396, Juz 4 (Beirut: Dar al-Gharb al-Islami, 1998), h. 601.

26Abii al-Husayn Muslim ibn al-Hajjaj al-Qushayri, Sahih Muslim, Kitab at-Taubah, Bab qabiil al-tawbah
min al-dhuniib wa in takarrarat al-dhuntib wa al-tawbah, no. 2758, Juz 4 (Beirut: Dar Ihya’ al-Turath al-‘Arabi,
t.t.), h. 2076.

826

This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License. P-ISSN 2963-8135




TOFEDU: The Future of Education Journal Vol 5, No. 1, Tahun 2026

Taubah: 126 bahwa kegagalan manusia bukan terletak pada datangnya ujian, tetapi pada
ketiadaan taubat dan refleksi setelah ujian tersebut.
d. Keutamaan Sabar dalam Menghadapi Musibah
Rasulullah SAW bersabda: ) L o
AN H&E e 5 Al &) R AR SR O eBall jaY Uae
Artinya:

Sungguh menakjubkan urusan mukmin, semua urusannya adalah kebaikan baginya...

jika ia ditimpa kesusahan, ia bersabar, maka itu menjadi kebagian baginya. (HR.

Muslim)?’

Hadits tersebut menempatkan sabar sebagai respons ideal terhadap musibah. Sabar
bukanlah sikap pasif, melainkan keteguhan jiwa yang disertai ikhtiar dan tawakal. Dengan
sabar, musibah berubah menjadi sarana pertumbuhan iman dan kematangan spiritual.

Berdasarkan dari beberapa hadits magbulah tersebut bahwa menunjukkan bahwa
perspektif Islam tentang bencana bersifat komprehensif dan seimbang. Bencana dipahami
sebagai:

a. Konsekuensi dosa (QS. Asy-Syura: 30),

b. Dampak kelalaian sosial (QS. Al-Anfal: 25),

c. Ujian berulang untuk refleksi (QS. At-Taubah: 126),

d. Sarana penghapusan dosa dan peningkatan derajat (Hadits-Hadits sahih).

Dalam konteks pendidikan Islam dan kebencanaan kontemporer, hadits-hadits tersebut
menegaskan bahwa respons terhadap bencana harus mencakup taubat, sabar, solidaritas sosial,
dan perbaikan sistemik. Dengan demikian, Islam tidak hanya menawarkan teologi bencana,
tetapi juga etika dan pedagogi kebencanaan yang transformatif.

6. Sintesis Akhir: Bencana dalam Perspektif Islam

Berdasarkan analisis ayat-ayat Al-Qur’an dan Hadits-Hadits maqgbulah yang telah
dibahas, dapat disintesiskan bahwa konsep bencana dalam perspektif Islam bersifat
multidimensional dan integratif, mencakup dimensi teologis, moral, sosial, dan edukatif. Islam
tidak memandang bencana semata-mata sebagai peristiwa alam yang bersifat kebetulan atau
netral, tetapi sebagai fenomena yang memiliki makna dan tujuan ilahiah.

QS. Ar-Riim: 41 menegaskan bahwa kerusakan dan bencana di darat dan laut memiliki
keterkaitan erat dengan perbuatan manusia. Ayat ini meletakkan dasar etika lingkungan dalam
Islam, bahwa eksploitasi alam, ketidakadilan, dan kemaksiatan berkontribusi terhadap
rusaknya keseimbangan ekosistem. Perspektif ini menempatkan manusia sebagai subjek moral
yang bertanggung jawab atas keberlanjutan kehidupan.

QS. Asy-Syura: 30 memperkuat dimensi kausalitas moral dengan menyatakan bahwa
musibah yang menimpa manusia merupakan akibat dari perbuatan mereka sendiri, meskipun
Allah SWT mengampuni sebagian besar kesalahan. Ayat ini menegaskan keseimbangan antara
keadilan dan rahmat Ilahi, serta mendorong sikap muhasabah dan taubat sebagai respons utama
terhadap musibah.

Selanjutnya, QS. Al-Anfal: 25 memperluas cakupan bencana dari ranah individual ke
ranah kolektif. Ayat ini menunjukkan bahwa kelalaian sosial, pembiaran terhadap kezaliman,
dan absennya Amar Ma ‘Ruf Nahi Munkar dapat mengakibatkan bencana yang menimpa
seluruh masyarakat. Dengan demikian, Islam menekankan pentingnya kesalehan sosial sebagai
bagian integral dari mitigasi bencana.

QS. At-Taubah: 126 menyoroti aspek ujian yang berulang serta kegagalan manusia
dalam mengambil pelajaran dari musibah yang terus terjadi. Ayat ini mengkritik sikap
ketidakinsafan dan ketidakmauan untuk bertobat, yang menyebabkan krisis dan bencana terus

27Abi al-Husayn Muslim ibn al-Hajjaj al-Qushayri al-Naysabiiri, Sahth Muslim, Kitab al-Zuhd wa al-
Raqga’iq, Bab amri al-mu’min kulluhu khayr, no. 2999, Juz 4 (Beirut: Dar Ihya’ al-Turath al-‘Arabf, t.t.), h. 2295.

827

This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License. P-ISSN 2963-8135




TOFEDU: The Future of Education Journal Vol 5, No. 1, Tahun 2026

berulang dalam berbagai bentuk. Dalam konteks ini, bencana berfungsi sebagai peringatan
berkelanjutan yang menuntut perubahan perilaku dan sistem kehidupan.

Integrasi Hadits-Hadits magbulah semakin memperkaya pemahaman tentang bencana.
hadits-hadits Nabi SAW menegaskan bahwa musibah dapat berfungsi sebagai penghapus dosa,
ujian keimanan, sarana peningkatan derajat spiritual, serta medan aktualisasi sikap sabar dan
tawakal. Dengan demikian, Islam menawarkan perspektif yang seimbang antara dimensi
sebab-akibat moral dan dimensi rahmat serta kasih sayang Allah SWT.

Dalam perspektif ajaran Islam, bencana dipandang sebagai bentuk ujian bagi manusia.
Oleh karena itu, dalam menyikapi bencana, umat Islam diarahkan untuk melakukan
perenungan terhadap faktor-faktor penyebabnya serta melakukan perbaikan sikap dan kualitas
hubungan, baik dengan Allah maupun dengan sesama manusia. Melalui pengamalan ajaran
agama secara konsisten, menjauhi perbuatan yang melanggar ketentuan, berperilaku etis,
menjaga kelestarian lingkungan, serta menaati aturan yang berlaku, umat Islam dapat berperan
aktif dalam upaya pencegahan serta meminimalkan dampak negatif dari bencana.?®

Beberapa contoh bencana dalam sejarah islam (azab umat terdahulu) sebagai akibat dari
dosa yang berkesinambungan dan tanpa adanya taubat kolektif diantaranya banjir besar untuk
kaum Nabi Nuh, angin topan untuk kaum Nabi Hud, hujan batu untuk kaum Nabi Luth dan
gempa bumi untuk kaum Nabi Syu’aib. Secara keseluruhan, sintesis tersebut menunjukkan
bahwa bencana dalam perspektif Islam tidak dapat dipahami secara reduktif sebagai azab
semata, melainkan sebagai fenomena kompleks yang mengandung pesan pendidikan,
peringatan moral, dan peluang transformasi spiritual dan sosial.

KESIMPULAN

Berdasarkan hasil kajian tersebut, dapat disimpulkan bahwa perspektif Islam terhadap
bencana menempatkan musibah sebagai fenomena yang sarat makna teologis dan edukatif.
Bencana dipahami sebagai akibat dari perbuatan manusia, baik secara individual maupun
kolektif, sekaligus sebagai ujian dan peringatan agar manusia kembali kepada nilai-nilai tauhid,
keadilan, dan tanggung jawab kekhalifahan.

Al-Qur’an dan Hadits menunjukkan bahwa respons ideal terhadap bencana mencakup
taubat, muhasabah, sabar, serta perbaikan perilaku dan sistem sosial. Oleh karena itu,
penanggulangan bencana dalam Islam tidak hanya menitikberatkan pada aspek teknis dan
struktural, tetapi juga pada pembinaan moral, spiritual, dan sosial masyarakat.

Implikasi penting dari kajian tersebut bagi Pendidikan Agama Islam adalah perlunya
integrasi konsep kebencanaan berbasis nilai-nilai Islam dalam kurikulum dan praktik
pendidikan. Peserta didik perlu dibekali kesadaran bahwa mitigasi bencana merupakan bagian
dari ibadah dan tanggung jawab keimanan, yang mencakup kepedulian terhadap lingkungan,
keadilan sosial, dan penguatan karakter Islami.

Dengan demikian, kajian tentang bencana menegaskan bahwa Islam menawarkan
paradigma kebencanaan yang holistik, transformatif, dan relevan dengan tantangan
kontemporer, serta dapat menjadi rujukan normatif dan pedagogis dalam pengembangan
kebijakan dan pendidikan kebencanaan berbasis nilai-nilai keislaman.

Dalam perspektif Islam, bencana adalah ujian dari Allah SWT untuk menguji
keimanan, penghapus dosa, dan teguran agar kembali ke jalan yang benar, seringkali
merupakan akibat dari perbuatan manusia sendiri (kerusakan alam, ketidakadilan) sebagai
bentuk sunnatullah (hukum alam), dan dihadapi dengan sabar, tawakal, serta introspeksi diri
untuk memohon pertolongan Allah.

ZMuhtadin Ahmadsyah dan Emri Agus, Bentuk Bencana Perspektif Hadits, Journal Education And
Islamic Studies, Vol. 2 , No. 1, 2024, h. 28.

828

This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License. P-ISSN 2963-8135




TOFEDU: The Future of Education Journal Vol 5, No. 1, Tahun 2026

DAFTAR PUSTAKA
Al-Bukhari, Muhammad ibn Isma‘il. (1422 H). Sahih al-Bukhari. Beirut: Dar Tawq an-Najah.
Al-Qaradawi, Yasuf. (1993). Al-Iman wa al-Hayah. Kairo: Maktabah Wahbah.

Al-Qurtubi, Muhammad ibn Ahmad. (2006) A/-Jami‘ li Ahkam al-Qur’an. Beirut: Mu’assasah
ar-Risalah.

Ath-Tabari, Muhammad ibn Jarir. (1405 H). Jami ‘ al-Bayan ‘an Ta 'wil Ay al-Qur’an. Beirut:
Dar al-Fikr.

At-Tirmizi, Muhammad ibn ‘Isa. (1998). Sunan at-Tirmizi. Beirut: Dar al-Gharb al-Islami.

Az-Zuhaili, Wahbah (2016). Tafsir Al-Munir: Agidah, Syari“ah & Manhaj Jilid 11. Depok:
GEMA INSANL

Ibnu Kathitr, Isma‘1l ibn ‘Umar. (1420 H) Tafsir al-Qur’an al- ‘Azim. Riyadh: Dar Tayyibah.

Kaltsum, Lilik Ummi. (2018). Cobaan Hidup dalam Al-Qur’an (Studi Ayat-Ayat Fitnah
dengan Aplikasi Metode Tafsir Tematik). [lmu Ushuluddin, 5(2), 107-
138. https://doi.org/10.15408/1u.v5i2.12778

Kementerian Agama Republik Indonesia. (2019). Al-Qur’an dan Tafsirnya. Edisi
Penyempurnaan. Jakarta: Lajnah Pentashihan Mushaf Al-Qur’an.

Masruri, U. N. (2016). Pelestarian Lingkungan dalam Perspektif Sunnah. A¢-Taqaddum, 6(2),
411-428. https://doi.org/10.21580/at.v612.718

Muslim ibn al-Hajjaj. Sahih Muslim. Beirut: Dar Thya’ at-Turath al-‘Arabi.

Nakoe, Moh. Rivai dan Nur Ayini S. Lalu. (2022). Manajemen Bencana. Tulungagung: UD
Duta Sablon.

Nasution, Harun. (2010). Teologi Islam: Aliran-Aliran Sejarah Analisa Perbandingan. Jakarta:
UI Press.

Puspito, Heri dan Islamiyatur Rohmah. (2024). Bencana dalam Perspektif Sains dan Islam.
Sleman: Penerbit Deepublish.

Shihab, M. Quraish. (2013). Wawasan Al-Qur’an. Bandung: Mizan.

Thaib, Zamakhsyari bin Hasballah. (2021). Bencana dalam Perspektif Al-Qur’an, Prosiding
Mitigasi Bencana, Universitas Dharmawangsa, Vol. 1. 15-26.
https://doi.org/10.46576/prosundhar.v1i0.3

829

This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License. P-ISSN 2963-8135




